
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
MODUL AJAR/DIKTAT KULIAH 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PENYUSUN  
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

NIDN: 1102028501 
 
 
 
 
 
 
 
 

UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH 
PALANGKARAYA 

2023 

Mata Kuliah : Filsafat Hukum Islam 

Kode MK : 174WP04118 

Semester : 4 

Program Studi : Ahwal Syakhsiyyah 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

1 
 

BAB 1 

Modul Filsafat Hukum Islam: Pendahuluan 

 

1. Kontrak Perkuliahan dan Orientasi OBE 

A. Kontrak Perkuliahan 

Kontrak perkuliahan ini bertujuan untuk menyamakan persepsi dan komitmen antara dosen dan 

mahasiswa terkait proses pembelajaran selama satu semester. 

● Deskripsi Mata Kuliah: Filsafat Hukum Islam (FHI) adalah mata kuliah yang mengkaji 

hakikat, dasar, tujuan, nilai-nilai filosofis, dan implikasi teologis dari hukum Islam (fikih dan 

syariat) secara mendalam, kritis, dan rasional. 

● Capaian Pembelajaran Mata Kuliah (CPMK): Setelah menyelesaikan mata kuliah ini, 

mahasiswa diharapkan mampu memahami dan menganalisis konsep-konsep dasar, ruang 

lingkup, tujuan, dan urgensi Filsafat Hukum Islam serta dapat mengkritisi isu-isu hukum 

kontemporer dari perspektif filosofis Islam. 

● Materi Pokok: Kontrak kuliah, Konsep Dasar, Ruang Lingkup, Urgensi FHI, Hakikat 

Hukum Islam, Teori Hukum Islam, Filsafat Tasyri', dan lain-lain. 

● Metode Pembelajaran: Ceramah interaktif, diskusi kelompok, studi kasus, presentasi, dan 

critical review. 

● Komponen Penilaian: 

○ Kehadiran dan Keaktifan: 10% 

○ Tugas Individu/Kelompok: 20% 

○ Ujian Tengah Semester (UTS): 30% 

○ Ujian Akhir Semester (UAS): 40% 

○ Total: 100% 

B. Orientasi Outcome-Based Education (OBE) 

Pembelajaran Filsafat Hukum Islam berorientasi pada hasil (OBE), yang berarti fokus utama bukan 

hanya pada penyelesaian materi, tetapi pada capaian kompetensi yang nyata (CPMK) yang harus 

dimiliki mahasiswa setelah perkuliahan. 

● Fokus OBE: Mendorong kemampuan berpikir kritis dan analitis terhadap dasar-dasar 

hukum Islam, bukan sekadar menghafal konsep. 

● Contoh Outcome: Mahasiswa mampu menghubungkan konsep maslahah (kemaslahatan) 

sebagai salah satu tujuan hukum Islam dengan isu-isu kontemporer seperti perbankan syariah 

atau hak-hak minoritas. 

2. Konsep Dasar Filsafat Hukum Islam 

Filsafat Hukum Islam pada dasarnya merupakan pertemuan antara Filsafat, Hukum, dan Islam. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

2 
 

A. Pengertian Filsafat 

Secara etimologi, filsafat berasal dari bahasa Yunani philosophia, yang berarti cinta 

kebijaksanaan (philo: cinta; Sophia: kebijaksanaan). Secara terminologi, filsafat adalah cara 

berpikir radikal (mengakar), sistematis, dan universal untuk mencari hakikat sesuatu. 

B. Pengertian Hukum Islam 

Hukum Islam (Syariat dan Fikih) adalah seperangkat aturan yang bersumber dari wahyu Allah 

(Al-Qur'an dan Sunnah) dan ijtihad para ulama, yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan 

(hablum minallah), manusia dengan manusia (hablum minannas), dan manusia dengan alam. 

C. Definisi Filsafat Hukum Islam (FHI) 

Filsafat Hukum Islam adalah kajian mendalam dan radikal tentang hakikat, tujuan, sumber, dan 

nilai-nilai fundamental yang terkandung dalam Hukum Islam (Syariat). 

Tujuan FHI: 

1. Memahami alasan filosofis di balik penetapan suatu hukum (‘illah dan hikmah). 

2. Menggali nilai-nilai universal (misalnya keadilan, kemaslahatan) dari Hukum Islam. 

3. Menjawab persoalan-persoalan fundamental seperti: Mengapa hukum Islam harus ditaati? 

Apa tujuan akhir (maqashid) dari semua aturan hukum Islam? 

3. Ruang Lingkup Filsafat Hukum Islam 

Ruang lingkup kajian FHI mencakup aspek-aspek fundamental dan substansial dari Hukum Islam, 

meliputi: 

No. Aspek Kajian Deskripsi Fokus 

1. Ontologi Hukum Membahas hakikat atau eksistensi Hukum Islam 

(misalnya: Hakikat hukum Tuhan, Hakikat keadilan 

dalam Islam). 

2. Epistemologi Hukum Membahas sumber-sumber, metode, dan cara 

pengetahuan tentang Hukum Islam diperoleh (misalnya: 

Metode istinbath hukum, kedudukan ijtihad dan nash). 

3. Aksiologi Hukum Membahas nilai-nilai, tujuan, dan implikasi normatif 

Hukum Islam (misalnya: Konsep Maqashid Syariah 

sebagai tujuan utama, nilai kemaslahatan). 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

3 
 

4. Teori Tasyri' Membahas proses pembentukan dan penetapan hukum 

Islam (misalnya: Sejarah legislasi hukum Islam, peran 

syura). 

 

4. Urgensi Filsafat Hukum Islam 

Mempelajari Filsafat Hukum Islam memiliki urgensi yang tinggi, terutama dalam konteks modern: 

A. Aspek Keilmuan 

1. Penguatan Dasar Teologis: Memperdalam keyakinan bahwa Hukum Islam tidak hanya 

dogmatis tetapi juga rasional dan mengandung kebenaran universal. 

2. Pengembangan Metodologi: Memberikan landasan filosofis bagi pengembangan 

metodologi istinbath hukum baru (neo-ijtihad) yang relevan dengan perkembangan zaman. 

B. Aspek Praktis dan Kontemporer 

1. Penyelesaian Konflik Hukum: Membantu dalam menafsirkan dan menerapkan hukum 

Islam secara fleksibel dan adaptif tanpa menghilangkan substansinya (misalnya dalam isu 

bioetika dan hak asasi manusia). 

2. Revitalisasi Maqashid Syariah: Menjadikan Maqashid Syariah (tujuan-tujuan Syariah) 

sebagai kompas utama dalam legislasi dan yurisprudensi, memastikan bahwa setiap hukum 

yang diterapkan bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan umat (maslahah ‘ammah). 

3. Dialog Antar-Hukum: Memberikan bekal argumentasi filosofis untuk melakukan dialog 

dan komparasi antara Hukum Islam dan sistem hukum positif/barat. 

4. Kesimpulan: FHI adalah disiplin ilmu yang fundamental untuk memahami mengapa 

(hakikat dan tujuan) Hukum Islam ditetapkan, bukan hanya apa (aturan) Hukum Islam itu. 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Hamersma, H. (2001). Pintu Masuk ke Dunia Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, hlm. 12. 

2. Tafsir, A. (2007). Filsafat Umum: Akal dan Hati Sejak Thales Sampai Bergson. Bandung: 

Remaja Rosdakarya, hlm. 2. 

3. Syafi'i, R. (2010). Ilmu Ushul Fiqh. Bandung: Pustaka Setia, hlm. 15. 

4. Rahman, F. (1994). Major Themes of the Qur'an. Chicago: University of Chicago Press, hlm. 

152. (Konsep yang melandasi kajian filosofis hukum Islam). 

5. Syarifuddin, A. (2011). Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, hlm. 35. 

(Disesuaikan untuk konteks filsafat). 

6. Al-Raysuni, A. (2006). Imam Al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and Intents of 

Islamic Law. London: International Institute of Islamic Thought, hlm. 7-10. 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

4 
 

BAB 2  

Posisi Filsafat Hukum Islam 

1. Pengantar Posisi Filsafat Hukum Islam 

Filsafat Hukum Islam adalah disiplin ilmu yang mengkaji secara mendalam, radikal, dan spekulatif 

mengenai hakikat, tujuan, nilai, dan asas-asas hukum Islam (syariah). Posisi Filsafat Hukum Islam 

menjadi sangat penting karena ia berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan antara doktrin 

(teks suci) dan realitas sosial-hukum, serta memberikan justifikasi rasional terhadap keberlakuan 

dan relevansi hukum Islam. 

2. Hubungan Filsafat Hukum Islam dengan Ushul Fiqh 

Ushul Fiqh (Prinsip-prinsip Yurisprudensi Islam) adalah metodologi formal yang digunakan untuk 

menggali hukum syar‘ī praktis (al-ahkām as-syar‘iyyah al-'amaliyyah) dari sumber-sumbernya 

(Al-Qur'an, Sunnah, Ijma', Qiyas, dll.). 

Aspek Ushul Fiqh Filsafat Hukum Islam 

Fokus Utama Metodologi: Menetapkan kaidah-kaidah 

formal untuk istinbath (penemuan) hukum. 

Substansi dan Tujuan: 

Mengkaji ’illah (sebab), 

hikmah (kebijaksanaan), 

dan maqāṣid (tujuan) 

hukum. 

Pertanyaan 

Kunci 

Bagaimana hukum ditemukan/ditetapkan? 

(Misalnya: Apakah qiyās sah? Bagaimana 

‘ām (umum) dikhususkan oleh khāṣ 

(khusus)?) 

Mengapa hukum itu 

ada? Untuk apa hukum 

itu ditetapkan? 

(Misalnya: Apa tujuan 

Allah menetapkan ḥad 

zina? Apa hakikat 

maslahah?) 

Sifat Kajian Prosedural, normatif, dan teknis. Spekulatif, reflektif, dan 

filosofis. 

Hubungan Ushul Fiqh adalah alat metodologis, 

sedangkan Filsafat Hukum Islam 

memberikan fondasi epistemologis dan 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

5 
 

teleologis bagi Ushul Fiqh. Filsafat Hukum 

Islam mengkaji validitas Maqāṣid al-

Syarī‘ah sebagai payung bagi semua kaidah 

Ushul Fiqh . 

 

“Filsafat Hukum Islam menginterogasi asumsi-asumsi dasar yang diterima oleh 

Ushul Fiqh. Ia menggali tujuan utama (maqāṣid) di balik kaidah-kaidah ushūlī.” 

3. Hubungan Filsafat Hukum Islam dengan Kaidah Fiqhiyah 

Kaidah Fiqhiyah (al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah) adalah formulasi hukum yang bersifat umum, ringkas, 

dan mayoritas yang merangkum berbagai masalah hukum partikular (furu‘). Contoh: “Al-yaqīnu 

lā yuzālu bi asy-syakki” (Keyakinan tidak dapat dihilangkan oleh keraguan). 

1) Fungsi Kaidah Fiqhiyah: Mempermudah pemahaman dan aplikasi hukum. 

2) Fungsi Filsafat Hukum Islam: Memberikan justifikasi filosofis (hikmah/maqāṣid) atas 

pembentukan kaidah-kaidah tersebut. Filsafat Hukum Islam melihat bahwa kaidah-kaidah itu 

pada dasarnya adalah manifestasi dari prinsip-prinsip maqāṣid syarī‘ah yang lebih tinggi. 

3) Contoh: Kaidah “Ad-dharūrātu tubīḥu al-maḥẓūrāt” (Kondisi darurat membolehkan hal 

yang dilarang) secara filosofis berakar pada tujuan hukum Islam untuk menjaga jiwa (hifẓ an-

nafs) dan kemudahan (taisīr). 

4. Perbandingan dengan Filsafat Hukum Barat 

Filsafat Hukum Islam dan Filsafat Hukum Barat (misalnya, Jurisprudence) memiliki fokus yang 

sama, yaitu mengkaji hakikat hukum, namun keduanya berangkat dari asumsi ontologis dan 

epistemologis yang berbeda. 

Aspek Filsafat Hukum Islam Filsafat Hukum Barat 

Asumsi Dasar Teosentris: Hukum bersumber 

pada kehendak Allah (Syarī‘ah). 

Kebenaran/moralitas bersifat 

absolut (Transenden). 

Antroposentris/Sekuler: Hukum 

bersumber dari akal, kehendak 

negara (Positivisme), atau moralitas 

alam (Natural Law). 

Hubungan 

Hukum & 

Moral 

Inseperable (Tidak 

terpisahkan): Hukum Islam 

adalah moralitas yang 

terinstitusionalisasi. Hukum yang 

Debat Terbuka: Positivisme 

memisahkan hukum dari moralitas 

(Hukum adalah perintah), sementara 

Teori Hukum Alam menyatukannya 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

6 
 

sah (sahīh) adalah hukum yang 

bermoral (‘ādil). 

(Hukum yang tidak adil bukanlah 

hukum). 

Tujuan 

Utama 

Mencapai kesejahteraan dunia 

dan akhirat (faṣl al-qāḍa’ dan 

ṣalāḥ ad-dunyā wa al-ākhirah), 

diwadahi oleh Maqāṣid al-

Syarī‘ah. 

Mencapai keadilan, ketertiban, 

dan kebebasan di dunia (sekuler), 

diwadahi oleh konsep seperti Rule 

of Law dan Hak Asasi Manusia. 

Studi Utama Maqāṣid asy-Syarī‘ah, Ḥikmah at-

Tashrī‘, Istislāh/Maslahah. 

Natural Law, Legal Positivism, 

Legal Realism, Critical Legal 

Studies. 

 

Perbedaan Utama: Sementara Filsafat Hukum Barat sering bergulat dengan 

pertanyaan mengenai otoritas dan validitas hukum yang dibuat manusia, Filsafat 

Hukum Islam lebih fokus pada interpretasi dan aplikasi hukum ilahi (syariat) untuk 

mencapai tujuan tertinggi (maqāṣid). 

Kesimpulan 

Filsafat Hukum Islam menempati posisi sentral dalam studi hukum Islam, tidak hanya sebagai 

pelengkap, tetapi sebagai fondasi pemikiran yang memberikan arah dan makna bagi disiplin 

Ushul Fiqh dan Kaidah Fiqhiyah. Ia memastikan bahwa metodologi istinbath hukum (Ushul Fiqh) 

dan aplikasinya (Fiqh/Kaidah Fiqhiyah) senantiasa selaras dengan tujuan abadi syariat, yaitu 

kemaslahatan umat manusia (maslahah) di dunia dan akhirat. 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

(London: The International Institute of Islamic Thought, 2008), hlm. 10–15. 

2. Muhammad Abū Zahrah, Uṣūl al-Fiqh (Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, t.t.), hlm. 5-7. 

3. Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh (Kairo: Maktabah al-Da‘wah al-Islāmiyyah, 2003), 

hlm. 18. 

4. Juhaya S. Pradja, Filsafat Hukum Islam (Bandung: P.T. Remaja Rosdakarya, 2006), hlm. 70. 

5. Satria Effendi, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2005), hlm. 10. 

6. W. Friedmann, Legal Theory, edisi ke-5 (London: Stevens & Sons, 1967), hlm. 147–152. 

(Digunakan untuk mewakili Filsafat Hukum Barat). 

7. Ahmad Hasan, The Early Development of Islamic Jurisprudence (Islamabad: Islamic 

Research Institute, 1970), hlm. 165–170. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

7 
 

BAB 3 

Modul Filsafat Hukum Islam 

Materi: Ontologi Hukum Islam (Hakikat Hukum) 

I. Pengantar 

Ontologi hukum Islam adalah studi filosofis yang mengkaji hakikat (esensi) dari hukum Islam. 

Pertanyaan mendasar yang diajukan adalah: Apa itu hukum Islam? dan Mengapa hukum Islam 

ada? Kajian ini melampaui fikih (ilmu hukum praktis) dan ushul fikih (metodologi hukum) untuk 

menyelidiki akar terdalam dari keberadaan, tujuan, dan sumber hukum Islam. 

II. Definisi Hukum Islam dalam Perspektif Filosofis 

Secara umum, Hukum Islam (sering disebut Syari'ah) adalah seperangkat norma ilahiah yang 

diturunkan kepada Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم untuk mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, dengan 

sesama manusia, dan dengan alam semesta, yang bertujuan mencapai kesejahteraan di dunia dan 

akhirat (al-falāh). 

Dalam perspektif filosofis, Hukum Islam dapat didefinisikan sebagai: 

Aspek Filosofis Definisi/Penjelasan 

Hakikat Ilahiah 

(Transendental) 

Hukum Islam adalah kehendak absolut Tuhan (al-irādah al-ilāhiyyah) 

yang termanifestasi dalam perintah (awāmir) dan larangan (nawāhī) 

untuk membimbing manusia menuju kesempurnaan (teleologis). Ia 

bersifat mutlak dan tidak bisa diubah oleh akal murni manusia. 

Aspek 

Deontologis 

Hukum Islam adalah kewajiban moral dan religius (taklīf) yang 

dibebankan kepada mukallaf (orang yang terbebani hukum), yang 

mengandung pertanggungjawaban di hadapan Tuhan. Hukum ada karena 

adanya tugas (kewajiban) untuk taat kepada Sang Pencipta. 

Aspek Rasional 

(Maqāṣidiy) 

Hukum Islam adalah instrumen untuk mewujudkan kemaslahatan 

(maṣlaḥah) dan menolak kemudaratan (mafsadah) bagi umat manusia. 

Ini adalah dimensi akal yang memastikan bahwa hukum ilahiah juga 

selaras dengan kebutuhan fundamental manusia. 

Filosofis Kunci: Hukum Islam bukanlah sekadar aturan positif (duniawi) melainkan 

aturan metafisik yang memiliki akar pada dimensi ketuhanan. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

8 
 

III. Tujuan Hukum Islam (Maqāṣid al-Sharī’ah) 

Tujuan hukum Islam (Teleologi Hukum Islam) berfokus pada apa yang ingin dicapai melalui 

penetapan hukum. Secara filosofis, tujuan utama Hukum Islam adalah mewujudkan 

Kemaslahatan (Maṣlaḥah) dunia dan akhirat. 

Klasifikasi Tujuan (Menurut al-Shāṭibī) 

1. Ḍarūriyyāt (Kebutuhan Primer/Primer Necessities): Tujuan mutlak yang harus dipenuhi 

untuk menjamin eksistensi dan tatanan hidup manusia. 

1) Hifẓ al-Dīn (Memelihara Agama) 

2) Hifẓ al-Nafs (Memelihara Jiwa) 

3) Hifẓ al-’Aql (Memelihara Akal) 

4) Hifẓ al-Nasb (Memelihara Keturunan/Keluarga) 

5) Hifẓ al-Māl (Memelihara Harta) 

2. Ḥājiyyāt (Kebutuhan Sekunder/Complementary): Hal-hal yang diperlukan untuk 

menghilangkan kesulitan dan meluaskan ruang gerak manusia, seperti keringanan (rukhṣah) 

dalam ibadah atau transaksi bisnis yang fleksibel. 

3. Taḥsīniyyāt (Kebutuhan Tersier/Embellishment): Hal-hal yang berkaitan dengan estetika, 

etika, dan kesopanan yang melengkapi kemaslahatan, seperti etika makan, kebersihan, dan 

perilaku sosial yang baik. 

Hubungan Filosofis Tujuan: 

Tujuan (Maqāṣid) menjadi jembatan antara kehendak transenden Tuhan (Syari'ah) dan kebutuhan 

empiris manusia (Duniawi). Melalui $Maqāṣid al-Sharī’ah$, filosof menemukan bahwa perintah 

Tuhan bersifat rasional dan berorientasi pada kemaslahatan, bukan sekadar perintah tanpa makna 

(ta'abbudī murni). 

IV. Sumber Hukum Islam dalam Perspektif Filosofis 

Sumber hukum dalam Islam (Maṣādir al-Aḥkām) adalah tempat pengambilan atau penemuan 

hukum. Dalam ontologi, sumber ini dikaji dari sudut pandang hakikatnya (mengapa ia menjadi 

sumber) dan hierarki epistemologinya (bagaimana ia diketahui). 

1. Al-Qur'ān 

1) Hakikat Ontologis: Firman Tuhan (Kalam Ilahi) yang bersifat qadīm (kekal), sumber 

kebenaran tertinggi (al-ḥaqq), dan pondasi bagi segala hukum. 

2) Peran Filosofis: Merupakan manifestasi langsung dari al-irādah al-ilāhiyyah (Kehendak 

Ilahi) dalam bentuk teks. Hukum yang dikandungnya bersifat absolut dan primer. 

2. Al-Sunnah (Hadits) 

1) Hakikat Ontologis: Penjelasan, praktik, dan penafsiran otentik terhadap Al-Qur'ān melalui 

perkataan, perbuatan, dan ketetapan Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

9 
 

2) Peran Filosofis: Berfungsi sebagai bayān (penjelas) Syari'ah. Sunnah menegaskan bahwa 

Nabi adalah model praktis Syari'ah dan sumber hukum otoritatif sekunder yang tidak 

terpisahkan dari Al-Qur'ān. 

3. Al-Ijmā' (Konsensus Ulama) 

1) Hakikat Ontologis: Kesepakatan para mujtahid (ahli hukum) pada suatu masa setelah 

wafatnya Nabi atas suatu hukum syar’i. 

2) Peran Filosofis: Mewakili otoritas kolektif umat (ijmā’ al-ummah) yang diyakini tidak akan 

bersepakat atas kesesatan. Secara ontologis, ia memanifestasikan kesinambungan dan 

ketidakputusan risalah ilahi setelah kenabian. 

4. Al-Qiyās (Analogi) 

1) Hakikat Ontologis: Penentuan hukum baru yang tidak ada teksnya (Al-Qur'an/Sunnah) 

dengan mengaitkannya pada hukum yang sudah ada, karena adanya kesamaan 'Illah 

(alasan/causa) hukum. 

2) Peran Filosofis: Merupakan manifestasi dari peran akal (ratio) manusia dalam memahami 

dan menerapkan hukum Tuhan dalam realitas yang berkembang. Ia menunjukkan bahwa 

hukum Islam bersifat fleksibel dan komprehensif (berlaku universal). 

Filosofis Kunci: Sumber hukum ini membentuk sebuah hierarki: Sumber yang 

Transenden (Qur'an & Sunnah) menjadi dasar bagi sumber yang Imanen/Rasional 

(Ijmā’ & Qiyās). 

V. Penutup (Sintesis Ontologis) 

Secara ontologis, hukum Islam adalah perpaduan harmonis antara dimensi Ketuhanan (Ilahiah) 

dan dimensi Kemanusiaan (Insaniyyah). 

1) Sisi Ketuhanan (Syari'ah): Hukum Islam adalah kebenaran absolut yang bersumber dari 

Tuhan, yang menjamin validitas dan otoritasnya. 

2) Sisi Kemanusiaan (Fikih): Hukum Islam adalah upaya akal manusia untuk memahami, 

menginterpretasi, dan mengaplikasikan kebenaran absolut tersebut demi mencapai 

kemaslahatan (Maṣlaḥah) di dunia ini. 

Hakikat Hukum Islam, oleh karena itu, adalah kehendak ilahi yang terstruktur secara rasional 

dan bertujuan untuk kebaikan universal manusia. 

 

 

 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

10 
 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Al-Shāṭibī, Abū Isḥāq Ibrāhīm ibn Mūsā. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī'ah. Jilid II. Beirut: 

Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2004.  

2. Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: The Islamic 

Texts Society, 2003. 

3. Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005.  

4. Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

Herndon, VA: IIIT, 2008.  



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

11 
 

BAB 4 

Epistemologi Hukum Islam (Metode Penemuan Hukum) 

 

I. Pendahuluan: Epistemologi Hukum Islam 

Epistemologi Hukum Islam adalah cabang filsafat hukum Islam yang mengkaji bagaimana 

pengetahuan hukum Islam (al-hukm al-shar'ī) diperoleh, diverifikasi, dan dikembangkan. Fokus 

utamanya adalah metode-metode yang digunakan oleh seorang ahli hukum (mujtahid) untuk 

menemukan atau menyimpulkan hukum syariat dari sumber-sumbernya yang otentik. 

1) Tujuan: Memastikan bahwa hukum yang ditetapkan benar-benar mencerminkan kehendak 

Allah (Syāri') sejauh yang dapat dijangkau oleh akal manusia. 

2) Inti Bahasan: Proses penalaran hukum (istinbāṭ) dan upaya sungguh-sungguh (ijtihād). 

Konsep Kunci dalam Penemuan Hukum 

A. Konsep Ijtihād 

Ijtihād (اجتهاد) secara etimologi berarti mencurahkan segenap daya upaya atau berusaha keras. 

1) Definisi Terminologi: Mencurahkan segenap kemampuan akal untuk mencapai suatu 

dugaan kuat (zann) mengenai hukum syariat praktis (al-hukm al-shar'ī al-'amalī) dari dalil-

dalilnya yang terperinci (misalnya, ayat Al-Qur'an, hadis, atau prinsip umum syariah). 

2) Fungsi Ijtihād: 

a. Mengisi Kekosongan Hukum: Menetapkan hukum untuk masalah-masalah baru 

(al-masā'il al-mustajaddah) yang tidak diatur secara eksplisit dalam nas (Al-Qur'an 

dan Sunah). 

b. Memahami Nas: Menafsirkan nas yang bersifat umum (‘āmm), samar (mujmal), 

atau zhannī (multi-tafsir). 

c. Dinamisme Hukum: Menjaga relevansi dan kemampuan hukum Islam untuk 

beradaptasi dengan perubahan zaman dan tempat (murūnat al-sharī’ah). 

3) Hukum Ijtihād: Bervariasi, mulai dari fardhu 'ain (wajib bagi individu) hingga sunnah 

(dianjurkan) tergantung kebutuhan dan kondisi. 

B. Konsep Istinbāṭ 

Istinbāṭ (استنباط) secara etimologi berarti mengeluarkan air dari sumbernya (seperti menggali 

sumur). 

1) Definisi Terminologi: Proses atau metode sistematis yang digunakan oleh mujtahid untuk 

menyimpulkan hukum (istinbāṭ al-hukm) dari sumber-sumber utama (Al-Qur'an dan 

Sunah) menggunakan kaidah-kaidah Uṣūl al-Fiqh. 

2) Istinbāṭ vs. Ijtihād: Ijtihād adalah upaya sungguh-sungguh secara umum, sedangkan 

Istinbāṭ merujuk pada metode dan langkah-langkah logis dan kaidah-kaidah yang 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

12 
 

diterapkan dalam upaya ijtihād tersebut. Istinbāṭ adalah aspek metodologis dari Ijtihād. 

3) Contoh Metode Istinbāṭ: 

a. Qiyās (Analogi). 

b. Istisḥāb (Prinsip keberlanjutan hukum asal). 

c. Istiṣlāḥ (Mencari kemaslahatan umum). 

d. Urf (Adat kebiasaan). 

e. Sadd al-Dharā'i' (Mencegah jalan menuju kemafsadatan). 

II. Kedudukan Akal dan Wahyu dalam Proses Hukum 

Epistemologi hukum Islam berakar pada interaksi dinamis antara Wahyu (Naṣṣ) dan Akal ('Aql). 

Aspek Wahyu (Naṣṣ) Akal ('Aql) 

Definisi Sumber hukum utama yang berasal 

dari Allah (Al-Qur'an dan Sunah). 

Kekuatan berpikir dan menalar yang 

diberikan Allah kepada manusia. 

Sifat Qaṭ'ī (pasti) dalam transmisi dan 

makna, atau Ẓannī (probabilitas) 

dalam makna. 

Bersifat relatif, alat untuk 

memahami Wahyu dan realitas. 

Peran 

Utama 

Sumber Utama dan Penentu 

prinsip-prinsip dasar (uṣūl) dan 

hukum pasti (aḥkām qaṭ'iyyah). 

Instrumen untuk memahami, 

menafsirkan, menerapkan, dan 

menyimpulkan hukum dari Wahyu. 

Kedudukan Mutlak (otoritas tertinggi). Akal 

harus tunduk pada ketetapan 

Wahyu. 

Pelayan Wahyu (khādim al-waḥy) 

dan Pelaksana Ijtihād. 

A. Kedudukan Wahyu 

1. Sumber Otoritas Absolut: Wahyu adalah sumber tawāqquf (pemberhentian ijtihad); jika 

ada nas yang qaṭ'ī al-dalālah (pasti maknanya), akal tidak dapat menyimpang darinya. 

2. Penyedia Teks Hukum: Wahyu menyediakan teks-teks Al-Qur'an dan Sunah, yang 

merupakan objek utama ijtihād. 

3. Penetapan Nilai Etika Universal: Wahyu menetapkan tujuan syariah (maqāṣid al-sharī’ah), 

seperti memelihara agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

13 
 

B. Kedudukan Akal 

1. Alat Pemahaman dan Penafsiran: Akal digunakan untuk memahami bahasa, konteks, dan 

tujuan dari teks-teks Wahyu (misalnya, memahami kaidah-kaidah linguistik dalam Uṣūl al-

Fiqh)  

2. Basis Ijtihād dan Istinbāṭ: Semua metode istinbāṭ seperti Qiyās, Istisḥān, dan Istiṣlāḥ 

didasarkan pada penalaran akal untuk mencapai kemaslahatan (maṣlaḥah) yang sejalan 

dengan tujuan syariah. 

3. Penemuan Hukum di Area Kosong: Ketika Wahyu diam atau hanya memberikan prinsip 

umum, akal berfungsi untuk menjembatani prinsip umum tersebut dengan kasus spesifik yang 

terjadi di dunia nyata. 

III. Kesimpulan 

Epistemologi Hukum Islam adalah kerangka kerja yang menjamin validitas dan relevansi hukum 

syariat. Proses penemuan hukum adalah interaksi metodologis yang kompleks: 

1. Wahyu berfungsi sebagai otoritas dan materi dasar. 

2. Akal berfungsi sebagai instrumen vital (ijtihād dan istinbāṭ) yang beroperasi di bawah payung 

tujuan Wahyu untuk menghasilkan hukum yang adil dan bermaṣlaḥah. 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Al-Mustaṣfā min 'Ilm al-Uṣūl, Jilid I. (Beirut: Dār al-Kutub al-

'Ilmiyyah, 1993), hlm. 345.  

2. Al-Zuhaylī, Wahbah. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, Jilid II. (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986), hlm. 

1067-1068.  

3. Abū Zahrah, Muḥammad. Uṣūl al-Fiqh. (Kairo: Dār al-Fikr al-'Arabī, t.t.), hlm. 331.  

4. Jasser Auda. Maqāṣid al-Sharī'ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

(London: IIIT, 2008), hlm. 121. 

5. Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Shams al-Dīn. I'lām al-Muwaqqi'īn 'an Rabb al-'Ālamīn, Jilid I. 

(Beirut: Dār al-Jīl, 1973), hlm. 68-70. 

6. Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. (Cambridge: Islamic 

Texts Society, 2005), hlm. 439-440.  

7. Muḥammad Taqī al-Ḥakīm. Al-Uṣūl al-'Āmmah li al-Fiqh al-Muqāran. (Beirut: Dār al-

Andalus, 1963), hlm. 210-212.  

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

14 
 

BAB 5 

Aksiologi Hukum Islam: Nilai dan Tujuan 

 

1. Pengantar Aksiologi Hukum Islam 

Aksiologi berasal dari bahasa Yunani, axios (nilai) dan logos (teori/ilmu). Dalam konteks filsafat, 

aksiologi adalah cabang filsafat yang mengkaji tentang nilai. 

● Aksiologi Hukum Islam membahas nilai-nilai fundamental dan tujuan akhir yang ingin 

dicapai oleh syariat (hukum) Islam. 

● Nilai-nilai ini menjadi spirit (ruh) bagi pembentukan, pemahaman, dan penerapan semua 

hukum (fikih). 

Inti dari aksiologi Hukum Islam adalah konsep Maqāṣid Syarī'ah. 

2. Maqāṣid Syarī'ah (Tujuan Hukum Islam) 

Maqāṣid Syarī'ah ( َِمَقَاصِدُ الشَّرِيْعة) secara harfiah berarti "tujuan-tujuan syariat" atau "maksud-

maksud hukum Islam". Secara terminologis, ia adalah tujuan-tujuan yang hendak diwujudkan oleh 

Allah SWT melalui penetapan hukum-hukum-Nya demi kemaslahatan (kebaikan) umat manusia 

di dunia dan akhirat. 

Definisi Kunci: 

Maqāṣid Syarī'ah adalah tujuan utama penetapan hukum Islam, yaitu untuk mencapai 

kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) dan menolak kerusakan (dar'u al-mafāsid) bagi 

individu dan masyarakat. 

3. Sejarah Perkembangan Konsep Maqāṣid Syarī'ah 

Konsep Maqāṣid Syarī'ah bukanlah barang baru, namun pengembangannya sebagai disiplin ilmu 

memiliki tahapan: 

Tahap Tokoh Utama Kontribusi Utama 

Awal (Fondasi) Imam al-Shāfi'ī 

(w. 204 H) 

Peletak dasar metodologi uṣūl al-fiqh yang 

secara implisit membahas tujuan hukum. 

Perumusan 

Klasifikasi 

Imam al-Juwainī 

(w. 478 H) & Imam 

al-Ghazālī (w. 505 

Al-Ghazālī merumuskan klasifikasi lima 

kebutuhan dasar (al-ḍarūriyyāt al-khams) secara 

sistematis, menjadi fondasi utama Maqāṣid. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

15 
 

H) 

Pengembangan 

dan Puncak 

Imam al-Shāṭibī 

(w. 790 H) 

Peletak dasar filsafat Maqāṣid Syarī'ah secara 

komprehensif. Karyanya, Al-Muwāfaqāt, 

dianggap sebagai literatur terlengkap dalam 

bahasan ini. Ia menekankan bahwa syariat 

seluruhnya ditujukan untuk maṣlaḥah. 

Kontemporer Muḥammad Ṭāhir 

bin 'Āshūr (w. 

1973 M) & Aḥmad 

al-Raysūnī 

Mengembangkan Maqāṣid sebagai basis 

reformasi hukum dan pembaruan (tajdīd) Islam, 

serta menghubungkannya dengan konteks 

modern dan hak asasi manusia. 

4. Klasifikasi Maqāṣid Syarī'ah 

Klasifikasi paling populer dan fundamental yang dirumuskan oleh Imam al-Ghazālī dan 

disempurnakan oleh al-Shāṭibī membagi tujuan hukum berdasarkan tingkat urgensinya menjadi 

tiga tingkatan: 

A. Al-Ḍarūriyyāt (Kebutuhan Primer/Primer Needs) 

Ini adalah kebutuhan-kebutuhan mutlak yang tanpanya kehidupan manusia, baik individu maupun 

sosial, tidak akan tegak. Kelima kebutuhan ini wajib dilindungi oleh hukum Islam. 

Perlindungan Terhadap (Hifẓ) Arti dan Contoh Hukum 

1. Hifẓ al-Dīn (Agama) Melindungi keyakinan dan praktik beragama. Contoh: 

Kewajiban salat, larangan murtad. 

2. Hifẓ al-Nafs (Jiwa/Hidup) Melindungi hak hidup. Contoh: Larangan membunuh, 

kewajiban qisas, kewajiban makan dan minum. 

3. Hifẓ al-'Aql (Akal/Rasio) Melindungi kemampuan berpikir. Contoh: Larangan 

khamr (minuman keras) dan narkoba. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

16 
 

4. Hifẓ al-Nasl (Keturunan) Melindungi eksistensi dan kehormatan 

keluarga/keturunan. Contoh: Kewajiban menikah, 

larangan zina (perzinahan). 

5. Hifẓ al-Māl (Harta) Melindungi hak milik dan ekonomi. Contoh: Larangan 

mencuri, larangan riba, kewajiban zakat. 

B. Al-Ḥājiyyāt (Kebutuhan Sekunder/Complementary Needs) 

Ini adalah kebutuhan yang diperlukan untuk memudahkan dan menghilangkan kesulitan. 

Ketiadaannya tidak merusak eksistensi hidup, namun menyebabkan kesempitan dan kesulitan. 

● Contoh: Hukum yang memberi kemudahan (rukhṣah), seperti salat qasar atau jamak bagi 

musafir, atau membolehkan akad salam (pesanan) dalam muamalah. 

C. Al-Taḥsīniyyāt (Kebutuhan Tersier/Embellishment Needs) 

Ini adalah kebutuhan yang berfungsi untuk memperindah, menyempurnakan, dan menjaga 

kepatutan (murū’ah) dalam hidup. 

● Contoh: Anjuran berpakaian bersih dan rapi saat salat, etika makan dan minum, larangan 

boros (isrãf). 

5. Relevansi Maqāṣid Syarī'ah dalam Filsafat Hukum Islam Kontemporer 

Maqāṣid Syarī'ah memiliki relevansi yang sangat tinggi dalam menghadapi tantangan zaman 

modern: 

1) Landasan Ijtihad dan Pembaruan (Tajdīd): Maqāṣid berfungsi sebagai "kompas" bagi 

para mujtahid kontemporer. Ketika menghadapi masalah baru (misalnya, e-commerce, 

crytocurrency, isu lingkungan), hukum dapat ditetapkan bukan hanya berdasarkan teks (naṣṣ) 

semata, tetapi juga didasarkan pada tujuan fundamental syariat (misalnya, Hifẓ al-Māl). 

2) Menjawab Isu Universalitas: Maqāṣid Syarī'ah menunjukkan bahwa tujuan hukum Islam 

selaras dengan nilai-nilai universal yang diakui secara global, seperti perlindungan nyawa, 

kebebasan beragama, dan hak milik. Hal ini mempermudah dialog antarbudaya. 

3) Reformasi Hukum Keluarga dan Publik: Banyak upaya reformasi hukum Islam di berbagai 

negara menggunakan Maqāṣid sebagai basis untuk menafsirkan ulang atau membatasi 

praktik-praktik yang dianggap tidak lagi relevan atau bertentangan dengan semangat keadilan 

(misalnya, revisi aturan poligami demi Hifẓ al-Nasl dan keadilan sosial). 

4) Etika Pembangunan dan Ekonomi Islam: Maqāṣid Syarī'ah, terutama Hifẓ al-Māl dan Hifẓ 

al-Nafs (dalam arti perlindungan ekonomi dan kesejahteraan), menjadi dasar bagi 

pengembangan ekonomi syariah, keuangan berkelanjutan, dan etika bisnis Islam. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

17 
 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad. Al-Mustaṣfā min 'Ilm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub 

al-'Ilmiyyah, Cet. I, 1993 M.  

2. Al-Shāṭibī, Abū Isḥāq Ibrāhīm ibn Mūsā. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī'ah. Beirut: Dār 

Ibn 'Affān, Cet. I, 1997 M.  

3. Bin 'Āshūr, Muḥammad Ṭāhir. Maqāṣid al-Sharī'ah al-Islāmiyyah. Tunisia: Dār Sahnūn li 

al-Nashr wa al-Tawzī', 2001 M.  

4. Al-Raysūnī, Aḥmad. Imam al-Shāṭibī's Theory of the Higher Objectives and Intents of 

Islamic Law. London: The International Institute of Islamic Thought, 2005.  

5. Chirzin, Humaidi. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Amzah, 2011.  

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

18 
 

BAB 6 

Aplikasi Maqāṣid dalam Isu-Isu Hukum Kontemporer (Hukum Keluarga) 

 

I. Pendahuluan 

Maqāṣid Syarī'ah (tujuan-tujuan hukum Islam) adalah kerangka filosofis yang esensial dalam 

memahami dan menerapkan hukum Islam (fiqh). Dalam konteks kontemporer, terutama isu-isu 

hukum keluarga, Maqāṣid Syarī'ah berfungsi sebagai lensa untuk memastikan bahwa interpretasi 

dan legislasi hukum tetap relevan, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan umat (istiṣlāḥ). 

II. Tinjauan Konsep Maqāṣid Syarī'ah 

A. Definisi 

Maqāṣid Syarī'ah adalah tujuan yang ingin dicapai oleh Allah SWT melalui penetapan hukum-

hukum-Nya. Para ulama, terutama Imām al-Syāṭibī, membagi maqāṣid menjadi tiga tingkatan: 

1. Ḍarūriyyāt (Kebutuhan Primer): Lima hal pokok yang wajib dilindungi: 

1) Hifẓ al-Dīn (Memelihara Agama) 

2) Hifẓ al-Nafs (Memelihara Jiwa) 

3) Hifẓ al-‘Aql (Memelihara Akal) 

4) Hifẓ al-Nasl (Memelihara Keturunan) 

5) Hifẓ al-Māl (Memelihara Harta) 

2. Ḥājiyyāt (Kebutuhan Sekunder): Hal-hal yang menghilangkan kesulitan dan kesempitan. 

3. Taḥsīniyyāt (Kebutuhan Tersier): Hal-hal yang menyempurnakan dan memperindah 

kehidupan. 

B. Relevansi dalam Hukum Keluarga 

Dalam hukum keluarga (al-Aḥwāl al-Shakhṣiyyah), tujuan utama dari syariat adalah mewujudkan 

unit keluarga yang stabil, damai (sakinah), serta melindungi hak dan kewajiban setiap anggotanya, 

yang semuanya terangkum dalam Maqāṣid Syarī'ah, terutama Hifẓ al-Nasl, Hifẓ al-Nafs, dan Hifẓ 

al-Māl (perlindungan aset keluarga). 

III. Aplikasi Maqāṣid Syarī'ah dalam Isu-Isu Hukum Keluarga Kontemporer 

A. Isu: Perlindungan Perempuan dalam Perkawinan (Kekerasan Dalam Rumah Tangga - 

KDRT) 

Isu 

Kontemporer 

Maqāṣid yang Relevan Implementasi/Aplikasi 

Hukum 

Kekerasan Hifẓ al-Nafs (Memelihara Hukum harus memberikan 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

19 
 

dalam Rumah 

Tangga (KDRT) 

Jiwa/Keselamatan Fisik dan 

Mental) dan Hifẓ al-Nasl 

(Memelihara Keturunan dari 

lingkungan berbahaya) 

perlindungan maksimal bagi 

korban (istri dan anak), 

memfasilitasi perceraian 

(fasakh) bagi istri yang 

terancam keselamatannya, dan 

mengenakan sanksi berat bagi 

pelaku. 

Landasan 

Filosofis 

Konsep ketaatan (ṭā‘ah) istri tidak 

boleh diinterpretasikan sebagai 

pembenaran untuk menanggung 

bahaya. Ketaatan tunduk pada 

maqṣad yang lebih tinggi, yaitu 

keselamatan jiwa. 

 

Referensinya Hukum perlindungan KDRT yang 

memprioritaskan keselamatan fisik 

dan psikis korban. 

 

B. Isu: Hak dan Kewajiban Finansial dalam Keluarga (Harta Bersama) 

Isu 

Kontemporer 

Maqāṣid yang Relevan Implementasi/Aplikasi 

Hukum 

Harta Bersama 

(Ghanīmat al-

Zawāj/Harta 

Pencarian) 

Hifẓ al-Māl (Memelihara Harta) 

dan Hifẓ al-Nafs (Memelihara 

Kesejahteraan Hidup setelah 

perceraian) 

Mengakui kontribusi non-

moneter istri (pengelolaan 

rumah tangga, pengasuhan 

anak) dalam perolehan harta 

bersama. Hukum memandang 

perkawinan sebagai kemitraan 

yang setara dalam hal 

pemeliharaan ekonomi 

keluarga. 

Landasan Maqṣad perlindungan harta harus 

diterapkan secara adil (‘adālah), 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

20 
 

Filosofis memastikan bahwa pihak yang 

berkontribusi (baik secara langsung 

maupun tidak) tidak dirugikan saat 

terjadi perpisahan. 

Referensinya Pengaturan komprehensif tentang 

harta bersama yang mengakomodasi 

nilai-nilai keadilan gender 

 

C. Isu: Kedudukan Saksi Perempuan dalam Perkawinan dan Perceraian 

Isu 

Kontemporer 

Maqāṣid yang Relevan Implementasi/Aplikasi Hukum 

Kesaksian 

Perempuan 

Hifẓ al-‘Aql (Memelihara 

Akal/Kapasitas 

Intelektual), Hifẓ al-Nasl 

(Memelihara hak-hak 

keturunan) 

Menilai kesaksian perempuan 

berdasarkan kualitas, bukan semata-mata 

kuantitas. Dalam kasus-kasus hukum 

keluarga (seperti perceraian atau 

pembagian hak asuh), kesaksian 

perempuan dapat diterima setara atau 

lebih kuat karena seringkali mereka 

adalah saksi utama (misalnya dalam 

KDRT atau perilaku suami/istri). 

Landasan 

Filosofis 

Maqṣad mewujudkan 

keadilan (‘adālah) 

mengharuskan pengadilan 

menerima bukti yang 

paling kuat, terlepas dari 

jenis kelamin saksi, selama 

maqṣad perlindungan hak 

terwujud. 

 

Referensinya Interpretasi fiqh baru yang 

menerima kesaksian 

perempuan secara penuh 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

21 
 

dalam banyak urusan, 

termasuk hukum keluarga  

D. Isu: Batasan Usia Minimal Perkawinan 

Isu Kontemporer Maqāṣid yang Relevan Implementasi/Aplikasi Hukum 

Perkawinan Anak Hifẓ al-Nafs (Melindungi 

Kesehatan Fisik dan Mental), 

Hifẓ al-Aql (Memastikan 

Kematangan Berpikir), dan Hifẓ 

al-Nasl (Memastikan Kualitas 

Keturunan) 

Peningkatan usia minimal 

perkawinan untuk mencegah 

bahaya kesehatan reproduksi, 

mental, dan kegagalan fungsi 

keluarga akibat ketidaksiapan 

mental dan fisik. 

Landasan 

Filosofis 

Hukum perkawinan harus 

mencegah kerusakan (mafsadah) 

yang lebih besar. Perkawinan 

anak membawa mafsadah yang 

jelas terhadap fisik, mental, dan 

kapasitas mendidik anak, 

melanggar maqāṣid ḍarūriyyāt. 

 

Referensinya Legislasi yang menaikkan usia 

minimal perkawinan di banyak 

negara Muslim, merujuk pada 

prinsip istiṣlāḥ (kemaslahatan) 

 

IV. Kesimpulan 

Implementasi Maqāṣid Syarī'ah dalam isu-isu hukum keluarga kontemporer menegaskan bahwa 

hukum Islam adalah kerangka yang dinamis, berorientasi pada nilai, dan berfokus pada keadilan 

serta kemaslahatan (maṣlaḥah) individu dan komunitas. Dengan menjadikan maqāṣid sebagai 

‘illah (alasan penetapan hukum) yang fundamental, para ahli hukum dapat melakukan ijtihād yang 

inovatif untuk menyelesaikan tantangan-tantangan keluarga modern tanpa mengorbankan prinsip-

prinsip syariat yang abadi. 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

22 
 

DAFTAR PUSTAKA 
 

1. Al-Syāṭibī, Abū Isḥāq. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī'ah. Jilid 2. (Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2004). 

2. Kamali, Mohammad Hashim. Maqāṣid Al-Sharī’ah: The Objectives of Islamic Law. (Kuala 

Lumpur: Ilmiah Publishers, 2008).  

3. Ibn ‘Āshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Maqāṣid al-Sharī’ah al-Islāmiyyah. (Amman: Dār al-

Nafā’is, 2001). 

4. Legislasi. Undang-Undang Perkawinan di Indonesia No. 16 Tahun 2019 tentang 

Perubahan Atas UU No. 1 Tahun 1974.  



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

23 
 

BAB 7 

Konsep ‘Illat dan Ḥikmah 

 

I. Pendahuluan 

Konsep ‘Illat (alasan kausal) dan Ḥikmah (kebijaksanaan/tujuan) merupakan pilar fundamental 

dalam metodologi penetapan hukum Islam, khususnya dalam pembahasan Qiyās (analogi) dan 

Istiṣlāḥ (kepentingan umum). Memahami kedua konsep ini adalah kunci untuk menyelami 

dimensi filosofis dan rasionalitas di balik syariat. 

II. Konsep Dasar 

A. Definisi ‘Illat (العِلَّة) 

1. Definisi Linguistik: Berasal dari kata ‘alla-ya‘illu, yang berarti sebab, pangkal, atau alasan. 

2. Definisi Terminologis (Uṣūl al-Fiqh):‘Illat adalah sifat yang tampak (ẓāhir) dan terukur 

(munḍabiṭ) yang terdapat pada Aṣl (kasus sumber), yang ditetapkan oleh Syāri‘ (Pembuat 

Hukum, Allah SWT) sebagai indikator (amārah) adanya hukum, dan di mana hukum itu 

berputar (ada dan tidaknya) bersamanya (ḥukm yadūru ma‘ahā wujūdan wa ‘adaman). 

3. Fungsi: ‘Illat berfungsi sebagai dasar penetapan hukum dan alasan perluasan hukum ke 

kasus baru (Furū‘) melalui Qiyās. 

Contoh: Sifat memabukkan (iskār) adalah ‘Illat pengharaman khamar. 

B. Definisi Ḥikmah (الحِكْمَة) 

1. Definisi Linguistik: Kebijaksanaan, tujuan, manfaat, atau kemaslahatan yang ingin dicapai. 

2. Definisi Terminologis (Uṣūl al-Fiqh):Ḥikmah adalah tujuan dan manfaat hakiki yang 

dikehendaki oleh Syāri‘ di balik penetapan hukum. Ia merupakan maslahat (jalb al-maṣāliḥ) 

atau menghindari mafsadat (dar’ al-mafāsid). 

3. Fungsi: Ḥikmah berfungsi sebagai tujuan filosofis dari hukum, yang sering kali bersifat 

samar (khafīy) dan sulit diukur secara pasti. 

Contoh: Menjaga akal (ḥifẓ al-‘aql) adalah Ḥikmah pengharaman khamar. 

III. Kedudukan ‘Illat dan Ḥikmah dalam Penetapan Hukum 

A. Kedudukan ‘Illat: Dasar Hukum Rasional 

‘Illat memegang peran sentral dalam penetapan hukum rasional (ta‘līl al-aḥkām), terutama 

dalam Qiyās. 

1. Prinsip Qiyās: Qiyās memerlukan kesamaan ‘Illat antara Aṣl (kasus sumber/Nāṣṣ) dan Far‘ 

(kasus cabang/baru). Tanpa ‘Illat, Qiyās tidak sah. 

2. Karakteristik ‘Illat: Untuk dijadikan dasar hukum, ‘Illat harus memenuhi syarat: 

1) Ẓāhir (Tampak): Dapat dikenali secara empiris (misalnya, memabukkan). 

2) Munḍabiṭ (Terukur/Teratur): Batasannya jelas dan stabil (misalnya, adanya zat alkohol 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

24 
 

tertentu). 

3) Muta‘addī (Dapat Dialihkan): Dapat ditemukan pada kasus lain selain kasus sumber. 

3. Alasan Penggunaan ‘Illat: 

○ ‘Illat, meskipun hanya indikator, adalah penghubung antara lafal hukum (Nāṣṣ) dengan 

tujuannya (Ḥikmah). Ia dipilih karena memenuhi kriteria kemudahan aplikasi dan 

keterukuran. 

B. Kedudukan Ḥikmah: Tujuan Hukum Filosofis 

Ḥikmah berperan sebagai garis besar filosofis syariat, namun jarang digunakan sebagai dasar 

langsung dalam Qiyās. 

1. Risiko Penggunaan Langsung: Ḥikmah (Maṣlaḥah) sering bersifat khafīy (samar) dan 

muḍṭarib (tidak stabil/bervariasi), sehingga sulit dijadikan standar penetapan hukum yang 

objektif. 

Jika Ḥikmah dijadikan ‘Illat, hukum akan menjadi subjektif dan tidak seragam. 

Contoh: Jika tujuan menjaga akal ('Illatnya adalah Ḥikmah) dijadikan ‘Illat, maka 

apakah makan/minum yang menyebabkan ngantuk berat juga dilarang? Batasan hukum 

menjadi kabur. 

2. Peran dalam Istiṣlāḥ: Ḥikmah sangat dominan dalam metode Istiṣlāḥ (penarikan hukum 

berdasarkan maslahat murni yang tidak ada Nāṣṣ-nya), di mana tujuan utama adalah 

mewujudkan maslahat (maqāṣid al-syarī‘ah). 

3. Penetapan Hukum Berdasarkan Ḥikmah: Dalam kasus langka, jika Ḥikmah bersifat jelas 

dan stabil, Syāri‘ dapat menetapkan hukum langsung berdasarkan Ḥikmah. 

Contoh: Rukhsah (keringanan) salat qaṣar bagi musafir. ‘Illat resminya adalah safar 

(perjalanan), tetapi Ḥikmah-nya adalah raf‘ al-ḥaraj (menghilangkan kesulitan). Karena 

safar secara umum menimbulkan kesulitan, hukumnya dikaitkan dengan safar sebagai 

‘Illat yang stabil. 

C. Hubungan Kausalitas (‘Illat) dan Tujuan (Ḥikmah) 

Hubungan antara keduanya adalah hubungan kausalitas indikatif dan tujuan normatif: 

1. ‘Illat adalah sebab yang dijadikan indikator (amārah) untuk menarik hukum. 

2. Ḥikmah adalah tujuan akhir yang ingin dicapai melalui penetapan hukum. 

3. Pada hakikatnya, ‘Illat adalah jembatan menuju Ḥikmah. Penetapan ‘Illat oleh Syāri‘ 

adalah upaya untuk menghubungkan ketentuan hukum yang terukur dengan tujuan hukum 

yang penuh kebijaksanaan. 

IV. Implikasi Filosofis 

A. Pengakuan terhadap Rasionalitas Syariat (Ta‘līl al-Aḥkām) 

1. Anti-Dogmatisme: Konsep ‘Illat dan Ḥikmah menegaskan bahwa hukum Islam bukanlah 

sekadar aturan dogmatis tanpa alasan. Setiap hukum memiliki ‘Illat yang rasional dan 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

25 
 

Ḥikmah yang bertujuan. Hal ini mendorong umat Islam untuk berpikir kritis (i‘tibār) dan 

mencari makna di balik teks. 

2. Keluasan Penerapan (Fleksibilitas): Dengan adanya ‘Illat, hukum Islam menjadi fleksibel 

dan relevan di berbagai zaman. Hukum dapat diperluas ke kasus baru yang tidak ada dalam 

Nāṣṣ (seperti narkoba, kloning, atau transaksi digital) selama ‘Illat-nya sama. 

B. Otoritas Syāri‘ vs. Otoritas Akal 

1. Batasan Akal: Filsafat ‘Illat dan Ḥikmah menegaskan bahwa meskipun Syariat itu rasional, 

akal manusia tidak berhak menetapkan ‘Illat/Ḥikmah secara independen untuk setiap 

hukum. Akal hanya bertugas mencari dan memahami ‘Illat/Ḥikmah yang telah ditetapkan 

(atau diizinkan) oleh Syāri‘ (Allah/Rasul). 

Pengecualian utama adalah hukum ta‘abbudī (ritual), di mana ‘Illat dan Ḥikmah-nya 

murni tunduk pada kehendak ilahi (misalnya, jumlah rakaat salat). 

2. Keseimbangan Normatif: Hal ini menciptakan keseimbangan filosofis: hukum harus 

rasional ('Illat & Ḥikmah ada), tetapi otoritas hukum tetap transenden (penentuan 

‘Illat/Ḥikmah pada akhirnya milik Syāri‘). 

C. Teori Etika Hukum (Maqāṣid al-Syarī‘ah) 

Konsep Ḥikmah adalah fondasi utama dari teori Maqāṣid al-Syarī‘ah (Tujuan-tujuan Syariat), 

yang dipopulerkan oleh Imām al-Syāṭibī. 

1. Epistemologi Hukum: Tujuan tertinggi syariat adalah mewujudkan maslahat bagi manusia 

di dunia dan akhirat. ‘Illat dan Ḥikmah menjadi perangkat epistemologi untuk mengungkap 

bagaimana setiap hukum berkontribusi pada pemenuhan Maqāṣid (seperti ḥifẓ al-dīn, ḥifẓ al-

nafs, ḥifẓ al-‘aql, ḥifẓ al-nasl, dan ḥifẓ al-māl). 

2. Etika Implementasi: Dalam implementasi, hukum harus selalu diarahkan untuk mencapai 

Ḥikmah, bahkan jika harus meninggalkan ‘Illat formal jika ia secara jelas menggugurkan 

Ḥikmah (yaitu dalam konsep Istī‘rāb atau Tark al-Qiyās bi Maṣlaḥah—meninggalkan Qiyās 

demi maslahat yang lebih tinggi). 

V. Penutup 

‘Illat dan Ḥikmah adalah cerminan dari kesempurnaan dan kemaslahatan Syariat Islam. ‘Illat 

menyediakan mekanisme teknis dan rasional untuk aplikasi hukum, sedangkan Ḥikmah 

memberikan orientasi tujuan dan nilai filosofis. Keduanya berinteraksi membentuk bangunan 

hukum Islam yang stabil, rasional, dan senantiasa relevan. 

 

 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

26 
 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad. Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1993. 

2. Al-Syāṭibī, Abū Isḥāq Ibrāhīm ibn Mūsā. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah. Kairo: Maktabah 

al-Tijāriyyah al-Kubrā, 1975. 

3. Al-Zuhaylī, Wahbah. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Beirut: Dār al-Fikr, 2007. 

4. Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts 

Society, 2003. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

27 
 

BAB 8  

Aliran-Aliran Pemikiran Hukum 

I. Pendahuluan 

Filsafat Hukum Islam (FHI) mengkaji hakikat, dasar filosofis, dan tujuan dari hukum Islam 

(Syari'ah dan Fiqh). Dalam perkembangannya, muncul berbagai aliran pemikiran yang 

menawarkan metodologi dan perspektif berbeda dalam memahami dan menerapkan hukum. 

Kajian filosofis atas aliran-aliran ini sangat penting untuk memahami dinamika, fleksibilitas, dan 

tantangan kontemporer hukum Islam. Aliran-Aliran Pemikiran Hukum dalam Islam memiliki 

perbedaan mendasar dalam interpretasi sumber hukum (Al-Qur'an dan As-Sunnah) serta penetapan 

tujuan hukum (Maqāṣid Syarī'ah) melahirkan dua dikotomi utama dalam pemikiran hukum Islam: 

1. Tradisionalis vs. Modernis (atau Reformis) 

Kategori Aliran Fokus dan Karakteristik Utama 

Tradisionalis Salafisme/Ahl 

al-Hadīth 

Klasik 

a. Ketaatan pada Teks dan Tradisi: Sangat 

menekankan pada warisan Fiqh klasik, terutama 

dari empat mazhab utama (Hanafi, Maliki, Syafi'i, 

Hanbali). 

b. Sistem Madzhab: Cenderung terikat kuat pada 

metodologi (Uṣūl al-Fiqh) mazhab tertentu. 

c. Ijtihad: Mengakui adanya Ijtihad, tetapi lebih 

membatasi ruang lingkupnya, seringkali 

melihatnya sebagai penguatan (taqyīd) atas hukum 

yang sudah ada. 

d. Perubahan: Cenderung hati-hati terhadap 

perubahan sosial dan berusaha mempertahankan 

kemapanan hukum klasik. 

Modernis 

(atau 

Reformis) 

Modernisme 

Islam/Neo-

Ijtihad 

a. Reinterpretasi: Menyerukan pembukaan kembali 

pintu Ijtihad (Iftitāḥ Bāb al-Ijtihād) secara luas. 

b. Aplikasi Maqāṣid: Lebih menekankan pada 

tujuan dan semangat (Maqāṣid) hukum daripada 

sekadar bentuk formalnya. 

c. Kontekstualisasi: Berusaha menemukan solusi 

hukum yang relevan dengan tantangan modern 

(misalnya, demokrasi, hak asasi manusia, sains). 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

28 
 

d. Rasionalitas: Menggunakan akal (ra'y) dan 

pertimbangan kemaslahatan (istislāḥ) secara lebih 

aktif. 

2. Tekstualis vs. Kontekstualis 

Kategori Aliran Fokus dan Karakteristik Utama 

Tekstualis Ahl al-Ẓāhir 

(Literalism) 

a. Ketaatan Harfiah (Literal): Membatasi 

pemahaman hukum hanya pada makna lahiriah 

(ṣāhir) dari teks Al-Qur'an dan Sunnah. 

b. Penolakan 'Illat: Cenderung menolak atau 

membatasi penggunaan akal (ra'y), Qiyās 

(analogi), dan Ijtihad yang berbasis pada tujuan di 

luar teks eksplisit. 

c. Hukum Tetap: Memandang hukum sebagai 

sesuatu yang tetap dan universal, tidak terikat pada 

konteks ruang dan waktu (kecuali ditentukan oleh 

teks itu sendiri). 

d. Contoh: Kadang dikaitkan dengan gerakan yang 

sangat ketat dalam penerapan hukum berdasarkan 

hadis yang autentik tanpa mempedulikan tujuan 

yang lebih tinggi (Maqāṣid). 

Kontekstualis Aliran 

Maqāṣidī/Mazh

ab Kontekstual 

a. Semangat dan Tujuan (Maqāṣid): 

Menempatkan tujuan universal Syari'ah (Maqāṣid 

Syarī'ah) sebagai lensa utama dalam memahami 

dan menerapkan teks. 

b. Hukum Fleksibel: Memandang hukum sebagai 

sesuatu yang dinamis, dapat berubah 

(mutaghayyirāt) seiring perubahan konteks 

(zaman dan tempat), selama tidak melanggar 

prinsip dasar (thawābit). 

c. 'Illat dan Hikmah: Mencari 'Illat (sebab 

penetapan hukum) dan Hikmah (tujuan filosofis) 

di balik teks, dan menggunakannya untuk 

perluasan atau pembatasan hukum. 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

29 
 

d. Contoh: Dalam kasus larangan jual beli tertentu, 

fokus utama adalah menghindari eksploitasi dan 

menjaga keadilan (maqṣad al-'adl), bukan sekadar 

bentuk transaksinya. 

II. Kajian Filosofis atas Aliran-Aliran 

Perbedaan antara aliran-aliran di atas berakar pada persoalan filosofis utama dalam Filsafat Hukum 

Islam: 

A. Persoalan Otoritas Teks (Nas) dan Akal (Ra'y) 

1. Tekstualisme/Tradisionalisme: Menempatkan otoritas teks (Nas) di atas akal. Akal 

berfungsi sebagai alat untuk memahami teks, bukan sebagai sumber independen. Hukum 

bersifat Teosentris (berpusat pada Tuhan) dan harus diterima apa adanya, meskipun 

hikmahnya (tujuan) belum sepenuhnya terjangkau akal manusia. 

2. Kontekstualisme/Modernisme: Menekankan peran akal (Ra'y) dalam memahami dan 

mengontekstualisasi teks. Akal menjadi alat untuk mengungkap Maqāṣid (tujuan) di balik 

teks, yang pada akhirnya membebaskan hukum dari belenggu harfiah menuju semangat 

universalnya. Hukum dianggap bersifat Antroposentris (berpusat pada manusia) dalam 

implementasinya, namun tetap Teosentris dalam sumbernya. 

B. Persoalan Stabilitas (Thawābit) vs. Perubahan (Mutaghayyirāt) 

1. Tradisionalisme/Tekstualisme: Berpegang pada prinsip Stabilitas (Thawābit) hukum. 

Mereka meyakini bahwa hukum yang diwahyukan memiliki sifat absolut, berlaku universal, 

dan perubahan konteks tidak boleh mengubah esensi hukum yang sudah baku (muhkamāt). 

2. Kontekstualisme/Modernisme: Mengadvokasi perlunya Perubahan (Mutaghayyirāt) 

dalam hukum di wilayah mu'āmalāt (urusan publik) sejalan dengan prinsip Maqāṣid Syarī'ah. 

Mereka membedakan antara prinsip dasar yang stabil (Thawābit) dan implementasi yang 

fleksibel (Mutaghayyirāt) sesuai dengan maslahah (kemaslahatan). 

C. Persoalan Metodologi (Uṣūl al-Fiqh) 

1. Perdebatan Qiyās: Tekstualis cenderung membatasi penggunaan Qiyās (analogi), sementara 

Kontekstualis mengembangkannya, bahkan menggunakan metode Istislāḥ (kemaslahatan) 

dan Istihsān (diskresi hukum) secara lebih luas sebagai sumber hukum. 

2. Peran Sejarah: Modernis dan Kontekstualis sering melakukan kritik historis terhadap 

formasi hukum klasik, memisahkan unsur historis/budaya ('urf) dari prinsip Syari'ah yang 

abadi, sementara Tradisionalis lebih menghormati ijmā' (konsensus) ulama klasik sebagai 

otoritas hukum. 

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

30 
 

III. Penutup 

Pergulatan antara aliran-aliran Tradisionalis vs. Modernis dan Tekstualis vs. Kontekstualis 

adalah jantung dari Filsafat Hukum Islam kontemporer. Pergulatan ini mencerminkan upaya abadi 

umat Islam untuk menjaga otentisitas (keaslian) hukum Ilahi sambil memastikan relevansi 

(kesesuaian) hukum dengan tuntutan zaman. 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Muḥammad 'Abduh, Risālat al-Tawḥīd, terbit pertama kali pada tahun 1897. Merupakan 

landasan penting bagi pemikiran Modernisme Islam yang menekankan peran akal dan 

reformasi. 

2. Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press, 1964).  

3. Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

(London: The International Institute of Islamic Thought, 2008).  

4. Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982). 

5. Ahmad Hasan, Early Development of Islamic Jurisprudence (Islamabad: Islamic Research 

Institute, 1970). Membahas perdebatan awal antara Ahl al-Ra'y (rasionalis) dan Ahl al-Ḥadīth 

(tradisionalis/tekstualis). 

6. Wahbah al-Zuhaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, 2 Jilid (Damascus: Dār al-Fikr, 1986).  

 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

31 
 

BAB 9 

Filsafat Hukum Islam dan Perubahan Sosial: Hukum Islam, Ijtihad Kontemporer, dan 

Tantangan Globalisasi 

 

I. Pendahuluan 

Filsafat hukum Islam (Falsafat at-Tasyri' al-Islami) mengkaji hakikat, tujuan, dan nilai-nilai yang 

mendasari pembentukan hukum Islam (syariah). Dalam konteks perubahan sosial, filsafat ini 

menjadi krusial untuk memastikan relevansi dan keberlanjutan hukum Islam di tengah dinamika 

masyarakat dan tantangan global. Modul ini membahas bagaimana Hukum Islam berinteraksi 

dengan perubahan sosial, peran Ijtihad Kontemporer, dan respons terhadap tantangan Globalisasi. 

II. Hukum Islam dan Perubahan Sosial 

1. Sifat Fleksibel (Murunah) dalam Hukum Islam 

Hukum Islam memiliki aspek permanen (tsawabit) dan aspek yang dapat berubah (mutaghayyirat). 

Aspek yang fleksibel ini memungkinkan hukum Islam untuk mengakomodasi perubahan sosial 

tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasarnya. 

● Prinsip Dasar (Kulliyyat): Prinsip-prinsip fundamental yang bersifat tetap, seperti keadilan 

('adalah), kemaslahatan (maslahah), dan penghapusan kesulitan (raf' al-haraj). 

● Ketentuan Operasional (Furu'): Ketentuan-ketentuan rinci yang diturunkan dari prinsip 

dasar, yang dapat berubah sesuai dengan waktu (zaman), tempat (makan), dan kondisi (hal). 

2. Konsep Maslahah (Kemaslahatan Umum) 

Maslahah mursalah (kemaslahatan yang tidak diatur secara eksplisit oleh teks) adalah salah satu 

dasar filosofis utama dalam merespons perubahan sosial. Konsep ini menyatakan bahwa hukum 

dapat ditetapkan atau dimodifikasi demi terwujudnya kemaslahatan yang sejalan dengan tujuan 

syariah (Maqasid asy-Syari'ah). 

"Hukum Islam didasarkan pada tujuan untuk mewujudkan Maslahah dan menolak 

Mafsadah (kerusakan)."  

III. Ijtihad Kontemporer: Mekanisme Adaptasi 

Ijtihad, yaitu usaha sungguh-sungguh untuk merumuskan hukum dalam kasus-kasus baru, adalah 

mesin utama adaptasi hukum Islam terhadap perubahan sosial dan perkembangan zaman. 

1. Definisi dan Urgensi 

● Ijtihad Kontemporer: Ijtihad yang dilakukan oleh para ulama dan ahli hukum Islam di era 

modern, dengan mempertimbangkan realitas sosial, sains, teknologi, dan tantangan baru yang 

belum pernah ada sebelumnya. 

● Urgensi: Memastikan Hukum Islam tetap relevan dan mampu memberikan solusi terhadap 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

32 
 

isu-isu kompleks kontemporer (misalnya, Fiqh al-Mu'amalat (transaksi modern), biomedis, 

dan lingkungan). 

2. Metodologi Ijtihad Kontemporer 

Ijtihad kontemporer seringkali melibatkan pendekatan yang lebih komprehensif, tidak hanya 

terfokus pada teks, tetapi juga pada realitas sosial dan tujuan syariah: 

● Pendekatan Maqasid asy-Syari'ah: Mengutamakan pencapaian tujuan syariah (melindungi 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta) sebagai kerangka penentuan hukum baru.  

● Pendekatan Interdisipliner: Melibatkan ahli di luar bidang fiqh (seperti ekonomi, 

kedokteran, sosiologi) untuk memahami konteks isu secara mendalam sebelum merumuskan 

hukum. 

● Talfiq (Menggabungkan Pendapat): Memilih dan menggabungkan pendapat dari berbagai 

mazhab atau ulama untuk membentuk hukum yang paling sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat modern. 

IV. Tantangan Globalisasi dan Hukum Islam 

Globalisasi menghadirkan tantangan signifikan bagi Filsafat Hukum Islam, menuntut respons yang 

bijaksana dan terstruktur. 

1. Tantangan Ideologis dan Budaya 

Globalisasi membawa serta nilai-nilai budaya dan ideologi sekuler (seperti liberalisme, 

individualisme, dan hedonisme) yang dapat bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. 

● Respons Filosofis: Memperkuat konsep Maslahah universal yang berakar pada nilai-nilai 

Islam namun terbuka untuk dialog dan interaksi dengan peradaban lain (misalnya, hak asasi 

manusia).  

2. Tantangan Ekonomi dan Keuangan 

Munculnya sistem keuangan global dan instrumen transaksi yang kompleks memerlukan 

pengembangan Fiqh Mu'amalat yang adaptif. 

● Inovasi Hukum: Pengembangan sukuk (obligasi syariah), asuransi syariah (takaful), dan 

standardisasi produk keuangan syariah global yang tetap mematuhi larangan riba (bunga) dan 

gharar (ketidakpastian berlebihan). 

3. Tantangan Hukum dan Politik Internasional 

Kebutuhan akan pengakuan dan interaksi dengan sistem hukum internasional (seperti hukum 

HAM dan hukum lingkungan) menuntut filsafat hukum Islam untuk mendefinisikan batas-batas 

interaksi tanpa kehilangan identitas. 

● Harmonisasi: Mencari titik temu antara prinsip-prinsip hukum Islam (misalnya, keadilan dan 



 
 

MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM 
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI 

33 
 

perlindungan hak) dengan standar internasional, sambil menolak ketentuan yang secara 

eksplisit bertentangan dengan nash (teks Al-Qur'an dan Sunnah) yang qat'i (pasti). 

V. Kesimpulan 

Filsafat Hukum Islam menyediakan kerangka kerja intelektual bagi Hukum Islam untuk 

beradaptasi dengan perubahan sosial dan menghadapi tantangan globalisasi. Ijtihad Kontemporer, 

yang didorong oleh prinsip Maslahah dan kerangka Maqasid asy-Syari'ah, adalah instrumen vital 

yang memastikan Hukum Islam tetap menjadi sumber solusi yang relevan dan adil bagi umat 

manusia di era modern. 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasfa min 'Ilm al-Usul. Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-

'Arabi, t.t. 

2. Ibn 'Ashur, Muhammad al-Tahir. Maqasid al-Shari'ah al-Islamiyyah. Tunis: Wizārat al-

Awqāf wa al-Shu'ūn al-Islāmiyyah, 2001. 


