MODUL AJAR/DIKTAT KULIAH

Mata Kuliah : Filsafat Hukum Islam
Kode MK » 174WP04118
Semester 14

Program Studi

: Ahwal Syakhsiyyah

PENYUSUN
Dr. Norcahyono, S.Pd.I, MHI
NIDN: 1102028501

UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH

PALANGKARAYA

2023




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 1

Modul Filsafat Hukum Islam: Pendahuluan

1. Kontrak Perkuliahan dan Orientasi OBE
A. Kontrak Perkuliahan

Kontrak perkuliahan ini bertujuan untuk menyamakan persepsi dan komitmen antara dosen dan
mahasiswa terkait proses pembelajaran selama satu semester.

Deskripsi Mata Kuliah: Filsafat Hukum Islam (FHI) adalah mata kuliah yang mengkaji
hakikat, dasar, tujuan, nilai-nilai filosofis, dan implikasi teologis dari hukum Islam (fikih dan
syariat) secara mendalam, kritis, dan rasional.

Capaian Pembelajaran Mata Kuliah (CPMK): Setelah menyelesaikan mata kuliah ini,
mahasiswa diharapkan mampu memahami dan menganalisis konsep-konsep dasar, ruang
lingkup, tujuan, dan urgensi Filsafat Hukum Islam serta dapat mengkritisi isu-isu hukum
kontemporer dari perspektif filosofis Islam.

Materi Pokok: Kontrak kuliah, Konsep Dasar, Ruang Lingkup, Urgensi FHI, Hakikat
Hukum Islam, Teori Hukum Islam, Filsafat Tasyri', dan lain-lain.

Metode Pembelajaran: Ceramah interaktif, diskusi kelompok, studi kasus, presentasi, dan
critical review.

Komponen Penilaian:

o Kehadiran dan Keaktifan: 10%

Tugas Individu/Kelompok: 20%

Ujian Tengah Semester (UTS): 30%

Ujian Akhir Semester (UAS): 40%

Total: 100%

o O O O

B. Orientasi Outcome-Based Education (OBE)

Pembelajaran Filsafat Hukum Islam berorientasi pada hasil (OBE), yang berarti fokus utama bukan
hanya pada penyelesaian materi, tetapi pada capaian kompetensi yang nyata (CPMK) yang harus
dimiliki mahasiswa setelah perkuliahan.

Fokus OBE: Mendorong kemampuan berpikir kritis dan analitis terhadap dasar-dasar
hukum Islam, bukan sekadar menghafal konsep.

Contoh Outcome: Mahasiswa mampu menghubungkan konsep maslahah (kemaslahatan)
sebagai salah satu tujuan hukum Islam dengan isu-isu kontemporer seperti perbankan syariah
atau hak-hak minoritas.

2. Konsep Dasar Filsafat Hukum Islam

Filsafat Hukum Islam pada dasarnya merupakan pertemuan antara Filsafat, Hukum, dan Islam.



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

A. Pengertian Filsafat

Secara etimologi, filsafat berasal dari bahasa Yunani philosophia, yang berarti cinta
kebijaksanaan (philo: cinta; Sophia: kebijaksanaan). Secara terminologi, filsafat adalah cara
berpikir radikal (mengakar), sistematis, dan universal untuk mencari hakikat sesuatu.

B. Pengertian Hukum Islam

Hukum Islam (Syariat dan Fikih) adalah seperangkat aturan yang bersumber dari wahyu Allah
(Al-Qur'an dan Sunnah) dan ijtihad para ulama, yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan
(hablum minallah), manusia dengan manusia (hablum minannas), dan manusia dengan alam.

C. Definisi Filsafat Hukum Islam (FHI)

Filsafat Hukum Islam adalah kajian mendalam dan radikal tentang hakikat, tujuan, sumber, dan
nilai-nilai fundamental yang terkandung dalam Hukum Islam (Syariat).

Tujuan FHI:

1. Memahami alasan filosofis di balik penetapan suatu hukum (‘i/lah dan hikmah).

2. Menggali nilai-nilai universal (misalnya keadilan, kemaslahatan) dari Hukum Islam.

3. Menjawab persoalan-persoalan fundamental seperti: Mengapa hukum Islam harus ditaati?
Apa tujuan akhir (magashid) dari semua aturan hukum Islam?

3. Ruang Lingkup Filsafat Hukum Islam

Ruang lingkup kajian FHI mencakup aspek-aspek fundamental dan substansial dari Hukum Islam,
meliputi:

No. Aspek Kajian Deskripsi Fokus

1. Ontologi Hukum Membahas hakikat atau eksistensi Hukum Islam
(misalnya: Hakikat hukum Tuhan, Hakikat keadilan
dalam Islam).

2. Epistemologi Hukum Membahas  sumber-sumber, metode, dan cara

pengetahuan tentang Hukum Islam diperoleh (misalnya:
Metode istinbath hukum, kedudukan ijtihad dan nash).

2 Aksiologi Hukum Membahas nilai-nilai, tujuan, dan implikasi normatif
Hukum Islam (misalnya: Konsep Magashid Syariah
sebagai tujuan utama, nilai kemaslahatan).




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

4, Teori Tasyri' Membahas proses pembentukan dan penetapan hukum
Islam (misalnya: Sejarah legislasi hukum Islam, peran
syura).

4. Urgensi Filsafat Hukum Islam

Mempelajari Filsafat Hukum Islam memiliki urgensi yang tinggi, terutama dalam konteks modern:

A. Aspek Keilmuan

1. Penguatan Dasar Teologis: Memperdalam keyakinan bahwa Hukum Islam tidak hanya
dogmatis tetapi juga rasional dan mengandung kebenaran universal.

2. Pengembangan Metodologi: Memberikan landasan filosofis bagi pengembangan
metodologi istinbath hukum baru (neo-ijtihad) yang relevan dengan perkembangan zaman.

B. Aspek Praktis dan Kontemporer

1. Penyelesaian Konflik Hukum: Membantu dalam menafsirkan dan menerapkan hukum
Islam secara fleksibel dan adaptif tanpa menghilangkan substansinya (misalnya dalam isu
bioetika dan hak asasi manusia).

2. Revitalisasi Maqgashid Syariah: Menjadikan Magashid Syariah (tujuan-tujuan Syariah)
sebagai kompas utama dalam legislasi dan yurisprudensi, memastikan bahwa setiap hukum
yang diterapkan bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan umat (maslahah ‘ammah).

3. Dialog Antar-Hukum: Memberikan bekal argumentasi filosofis untuk melakukan dialog
dan komparasi antara Hukum Islam dan sistem hukum positif/barat.

4. Kesimpulan: FHI adalah disiplin ilmu yang fundamental untuk memahami mengapa
(hakikat dan tujuan) Hukum Islam ditetapkan, bukan hanya apa (aturan) Hukum Islam itu.

DAFTAR PUSTAKA

1. Hamersma, H. (2001). Pintu Masuk ke Dunia Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, him. 12.

2. Tafsir, A. (2007). Filsafat Umum: Akal dan Hati Sejak Thales Sampai Bergson. Bandung:
Remaja Rosdakarya, him. 2.

3. Syafi'i, R. (2010). IImu Ushul Figh. Bandung: Pustaka Setia, him. 15.

4. Rahman, F. (1994). Major Themes of the Qur'an. Chicago: University of Chicago Press, him.
152. (Konsep yang melandasi kajian filosofis hukum Islam).

5. Syarifuddin, A. (2011). Ushul Figh. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, him. 35.
(Disesuaikan untuk konteks filsafat).

6. Al-Raysuni, A. (2006). Imam Al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and Intents of
Islamic Law. London: International Institute of Islamic Thought, him. 7-10.



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 2

Posisi Filsafat Hukum Islam

1. Pengantar Posisi Filsafat Hukum Islam

Filsafat Hukum Islam adalah disiplin ilmu yang mengkaji secara mendalam, radikal, dan spekulatif
mengenai hakikat, tujuan, nilai, dan asas-asas hukum Islam (syariah). Posisi Filsafat Hukum Islam
menjadi sangat penting karena ia berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan antara doktrin
(teks suci) dan realitas sosial-hukum, serta memberikan justifikasi rasional terhadap keberlakuan

dan relevansi hukum Islam.

2. Hubungan Filsafat Hukum Islam dengan Ushul Figh

Ushul Figh (Prinsip-prinsip Yurisprudensi Islam) adalah metodologi formal yang digunakan untuk
menggali hukum syar 7T praktis (al-ahkam as-syar ‘iyyah al-'amaliyyah) dari sumber-sumbernya

(Al-Qur'an, Sunnah, Ijma’, Qiyas, dll.).

Aspek

Ushul Figh

Filsafat Hukum Islam

Fokus Utama

Metodologi: Menetapkan kaidah-kaidah
formal untuk istinbath (penemuan) hukum.

Substansi dan Tujuan:
Mengkaji ’illah (sebab),
hikmah (kebijaksanaan),
dan magasid (tujuan)
hukum.

Pertanyaan
Kunci

Bagaimana hukum ditemukan/ditetapkan?
(Misalnya: Apakah giyas sah? Bagaimana
‘am (umum) dikhususkan oleh khas
(Khusus)?)

Mengapa hukum itu
ada? Untuk apa hukum
itu ditetapkan?
(Misalnya: Apa tujuan
Allah menetapkan jad
zina?  Apa  hakikat
maslahah?)

Sifat Kajian

Prosedural, normatif, dan teknis.

Spekulatif, reflektif, dan
filosofis.

Hubungan

Ushul Figh adalah alat metodologis,
sedangkan  Filsafat Hukum Islam
memberikan fondasi epistemologis dan




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

teleologis bagi Ushul Figh. Filsafat Hukum
Islam mengkaji validitas Magasid al-
Syart‘ah sebagai payung bagi semua kaidah
Ushul Figh .

“Filsafat Hukum Islam menginterogasi asumsi-asumsi dasar yang diterima oleh
Ushul Figh. Ia menggali tujuan utama (magqasid) di balik kaidah-kaidah ushilr.”

3. Hubungan Filsafat Hukum Islam dengan Kaidah Fighiyah

Kaidah Fighiyah (al-Qawa ‘id al-Fighiyyah) adalah formulasi hukum yang bersifat umum, ringkas,
dan mayoritas yang merangkum berbagai masalah hukum partikular (furu ). Contoh: “Al-yaqinu
la yuzalu bi asy-syakki” (Keyakinan tidak dapat dihilangkan oleh keraguan).

1) Fungsi Kaidah Fighiyah: Mempermudah pemahaman dan aplikasi hukum.

2) Fungsi Filsafat Hukum Islam: Memberikan justifikasi filosofis (hikmah/maqasid) atas
pembentukan kaidah-kaidah tersebut. Filsafat Hukum Islam melihat bahwa kaidah-kaidah itu
pada dasarnya adalah manifestasi dari prinsip-prinsip magasid syart ‘ah yang lebih tinggi.

3) Contoh: Kaidah “Ad-dhariratu tubrhu al-mahziarat” (Kondisi darurat membolehkan hal
yang dilarang) secara filosofis berakar pada tujuan hukum Islam untuk menjaga jiwa (hifz an-
nafs) dan kemudahan (zaisir).

4. Perbandingan dengan Filsafat Hukum Barat

Filsafat Hukum Islam dan Filsafat Hukum Barat (misalnya, Jurisprudence) memiliki fokus yang
sama, yaitu mengkaji hakikat hukum, namun keduanya berangkat dari asumsi ontologis dan
epistemologis yang berbeda.

Aspek Filsafat Hukum Islam Filsafat Hukum Barat

Asumsi Dasar | Teosentris: Hukum bersumber | Antroposentris/Sekuler:  Hukum
pada kehendak Allah (Syari‘ah). | bersumber dari akal, kehendak

Kebenaran/moralitas bersifat | negara (Positivisme), atau moralitas
absolut (Transenden). alam (Natural Law).
Hubungan Inseperable (Tidak | Debat  Terbuka:  Positivisme
Hukum & | terpisahkan):  Hukum Islam | memisahkan hukum dari moralitas
Moral adalah moralitas yang | (Hukum adalah perintah), sementara

terinstitusionalisasi. Hukum yang | Teori Hukum Alam menyatukannya




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

sah (sahih) adalah hukum yang | (Hukum yang tidak adil bukanlah

bermoral (‘adil). hukum).
Tujuan Mencapai kesejahteraan dunia | Mencapai keadilan, ketertiban,
Utama dan akhirat (fasl al-gada’ dan | dan kebebasan di dunia (sekuler),

salah ad-dunya wa al-akhirah), | diwadahi oleh konsep seperti Rule
diwadahi oleh Maqasid al- | of Law dan Hak Asasi Manusia.
Syari‘ah.

Studi Utama Magasid asy-Syari‘ah, Hikmah at- | Natural Law, Legal Positivism,

Tashri‘, Istislah/Maslahah. Legal Realism, Critical Legal
Studies.

Perbedaan Utama: Sementara Filsafat Hukum Barat sering bergulat dengan
pertanyaan mengenai otoritas dan validitas hukum yang dibuat manusia, Filsafat
Hukum Islam lebih fokus pada interpretasi dan aplikasi hukum ilahi (syariat) untuk
mencapai tujuan tertinggi (maqasid).

Kesimpulan

Filsafat Hukum Islam menempati posisi sentral dalam studi hukum Islam, tidak hanya sebagai
pelengkap, tetapi sebagai fondasi pemikiran yang memberikan arah dan makna bagi disiplin
Ushul Figh dan Kaidah Fighiyah. la memastikan bahwa metodologi istinbath hukum (Ushul Figh)
dan aplikasinya (Figh/Kaidah Fighiyah) senantiasa selaras dengan tujuan abadi syariat, yaitu
kemaslahatan umat manusia (maslahah) di dunia dan akhirat.

DAFTAR PUSTAKA

1. Jasser Auda, Magasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach
(London: The International Institute of Islamic Thought, 2008), him. 10-15.

2. Muhammad Abt Zahrah, Usi/ al-Figh (Kairo: Dar al-Fikr al-*Arabi, t.t.), hlm. 5-7.

3. Abdul Wahhab Khallaf, ‘7im Usil al-Figh (Kairo: Maktabah al-Da‘wah al-Islamiyyah, 2003),
him. 18.

4. Juhaya S. Pradja, Filsafat Hukum Islam (Bandung: P.T. Remaja Rosdakarya, 2006), him. 70.

5. Satria Effendi, Ushul Figh (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2005), him. 10.

6. W. Friedmann, Legal Theory, edisi ke-5 (London: Stevens & Sons, 1967), him. 147-152.
(Digunakan untuk mewakili Filsafat Hukum Barat).

7. Ahmad Hasan, The Early Development of Islamic Jurisprudence (Islamabad: Islamic

Research Institute, 1970), him. 165-170.



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 3

Modul Filsafat Hukum Islam

Materi: Ontologi Hukum Islam (Hakikat Hukum)

I. Pengantar

Ontologi hukum Islam adalah studi filosofis yang mengkaji hakikat (esensi) dari hukum Islam.
Pertanyaan mendasar yang diajukan adalah: Apa itu hukum Islam? dan Mengapa hukum Islam

ada? Kajian ini melampaui fikih (ilmu hukum praktis) dan ushul fikih (metodologi hukum) untuk

menyelidiki akar terdalam dari keberadaan, tujuan, dan sumber hukum Islam.

I1. Definisi Hukum Islam dalam Perspektif Filosofis

Secara umum, Hukum Islam (sering disebut Syari‘ah) adalah seperangkat norma ilahiah yang
diturunkan kepada Nabi Muhammad % untuk mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, dengan

sesama manusia, dan dengan alam semesta, yang bertujuan mencapai kesejahteraan di dunia dan

akhirat (al-falah).

Dalam perspektif filosofis, Hukum Islam dapat didefinisikan sebagai:

Aspek Filosofis

Definisi/Penjelasan

Hakikat Ilahiah
(Transendental)

Hukum Islam adalah kehendak absolut Tuhan (al-iradah al-ilahiyyah)
yang termanifestasi dalam perintah (awamir) dan larangan (nawahi)
untuk membimbing manusia menuju kesempurnaan (teleologis). la
bersifat mutlak dan tidak bisa diubah oleh akal murni manusia.

Aspek
Deontologis

Hukum Islam adalah kewajiban moral dan religius (taklif) yang
dibebankan kepada mukallaf (orang yang terbebani hukum), yang
mengandung pertanggungjawaban di hadapan Tuhan. Hukum ada karena
adanya tugas (kewajiban) untuk taat kepada Sang Pencipta.

Aspek Rasional
(Magqasidiy)

Hukum Islam adalah instrumen untuk mewujudkan kemaslahatan
(maslakah) dan menolak kemudaratan (mafsadah) bagi umat manusia.
Ini adalah dimensi akal yang memastikan bahwa hukum ilahiah juga
selaras dengan kebutuhan fundamental manusia.

Filosofis Kunci: Hukum Islam bukanlah sekadar aturan positif (duniawi) melainkan
aturan metafisik yang memiliki akar pada dimensi ketuhanan.




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

III. Tujuan Hukum Islam (Maqasid al-Shari’ah)

Tujuan hukum Islam (Teleologi Hukum Islam) berfokus pada apa yang ingin dicapai melalui
penetapan hukum. Secara filosofis, tujuan utama Hukum Islam adalah mewujudkan
Kemaslahatan (Maslakah) dunia dan akhirat.

Klasifikasi Tujuan (Menurut al-Shatibr)

1. Daririyyat (Kebutuhan Primer/Primer Necessities): Tujuan mutlak yang harus dipenuhi
untuk menjamin eksistensi dan tatanan hidup manusia.
1) Hifz al-Din (Memelihara Agama)

2) Hifz al-Nafs (Memelihara Jiwa)
3) Hifz al->’Aql (Memelihara Akal)
4) Hifz al-Nasb (Memelihara Keturunan/Keluarga)
5) Hifz al-Mal (Memelihara Harta)

2. Hajiyyat (Kebutuhan Sekunder/Complementary): Hal-hal yang diperlukan untuk
menghilangkan kesulitan dan meluaskan ruang gerak manusia, seperti keringanan (rukhsah)
dalam ibadah atau transaksi bisnis yang fleksibel.

3. Tahsiniyyat (Kebutuhan Tersier/Embellishment): Hal-hal yang berkaitan dengan estetika,
etika, dan kesopanan yang melengkapi kemaslahatan, seperti etika makan, kebersihan, dan
perilaku sosial yang baik.

Hubungan Filosofis Tujuan:

Tujuan (Maqasid) menjadi jembatan antara kehendak transenden Tuhan (Syari‘ah) dan kebutuhan
empiris manusia (Duniawi). Melalui $Maqasid al-Shari’ah$, filosof menemukan bahwa perintah
Tuhan bersifat rasional dan berorientasi pada kemaslahatan, bukan sekadar perintah tanpa makna
(ta'abbudi murni).

IV. Sumber Hukum Islam dalam Perspektif Filosofis

Sumber hukum dalam Islam (Masadir al-Ahkam) adalah tempat pengambilan atau penemuan
hukum. Dalam ontologi, sumber ini dikaji dari sudut pandang hakikatnya (mengapa ia menjadi
sumber) dan hierarki epistemologinya (bagaimana ia diketahui).

1. Al-Qur'an

1) Hakikat Ontologis: Firman Tuhan (Kalam llahi) yang bersifat gadim (kekal), sumber
kebenaran tertinggi (al-#aqq), dan pondasi bagi segala hukum.

2) Peran Filosofis: Merupakan manifestasi langsung dari al-iradah al-ilahiyyah (Kehendak
Ilahi) dalam bentuk teks. Hukum yang dikandungnya bersifat absolut dan primer.

2. Al-Sunnah (Hadits)

1) Hakikat Ontologis: Penjelasan, praktik, dan penafsiran otentik terhadap Al-Qur'an melalui
perkataan, perbuatan, dan ketetapan Nabi Muhammad %,



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

2) Peran Filosofis: Berfungsi sebagai bayan (penjelas) Syari‘ah. Sunnah menegaskan bahwa
Nabi adalah model praktis Syari'ah dan sumber hukum otoritatif sekunder yang tidak
terpisahkan dari Al-Qur'an.

3. Al-Ijma' (Konsensus Ulama)

1) Hakikat Ontologis: Kesepakatan para mujtahid (ahli hukum) pada suatu masa setelah
wafatnya Nabi atas suatu hukum syar’i.

2) Peran Filosofis: Mewakili otoritas kolektif umat (ijma’ al-ummah) yang diyakini tidak akan
bersepakat atas kesesatan. Secara ontologis, ia memanifestasikan kesinambungan dan
ketidakputusan risalah ilahi setelah kenabian.

4. Al-Qiyas (Analogi)

1) Hakikat Ontologis: Penentuan hukum baru yang tidak ada teksnya (Al-Qur'an/Sunnah)
dengan mengaitkannya pada hukum yang sudah ada, karena adanya kesamaan ‘lllah
(alasan/causa) hukum.

2) Peran Filosofis: Merupakan manifestasi dari peran akal (ratio) manusia dalam memahami
dan menerapkan hukum Tuhan dalam realitas yang berkembang. la menunjukkan bahwa
hukum Islam bersifat fleksibel dan komprehensif (berlaku universal).

Filosofis Kunci: Sumber hukum ini membentuk sebuah hierarki: Sumber yang
Transenden (Quran & Sunnah) menjadi dasar bagi sumber yang Imanen/Rasional
(jma’ & Qiyas).

V. Penutup (Sintesis Ontologis)

Secara ontologis, hukum Islam adalah perpaduan harmonis antara dimensi Ketuhanan (llahiah)
dan dimensi Kemanusiaan (Insaniyyah).

1) Sisi Ketuhanan (Syari‘ah): Hukum Islam adalah kebenaran absolut yang bersumber dari
Tuhan, yang menjamin validitas dan otoritasnya.

2) Sisi Kemanusiaan (Fikih): Hukum Islam adalah upaya akal manusia untuk memahami,
menginterpretasi, dan mengaplikasikan kebenaran absolut tersebut demi mencapai
kemaslahatan (Maslakah) di dunia ini.

Hakikat Hukum Islam, oleh karena itu, adalah kehendak ilahi yang terstruktur secara rasional
dan bertujuan untuk kebaikan universal manusia.



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

DAFTAR PUSTAKA

1. Al-Shatibi, Aba Ishaq Ibrahim ibn Masa. Al-Muwafaqat fi Usil al-Shari'ah. Jilid 11. Beirut:
Dar al-Kutub al-'limiyyah, 2004.

2. Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: The Islamic
Texts Society, 2003.

3. Hallag, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge
University Press, 2005.

4. Auda, Jasser. Maqgasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
Herndon, VA: 11T, 2008.

10



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 4

Epistemologi Hukum Islam (Metode Penemuan Hukum)

I.  Pendahuluan: Epistemologi Hukum Islam

Epistemologi Hukum Islam adalah cabang filsafat hukum Islam yang mengkaji bagaimana
pengetahuan hukum Islam (al-hukm al-skar'?) diperoleh, diverifikasi, dan dikembangkan. Fokus
utamanya adalah metode-metode yang digunakan oleh seorang ahli hukum (mujtahid) untuk
menemukan atau menyimpulkan hukum syariat dari sumber-sumbernya yang otentik.

1) Tujuan: Memastikan bahwa hukum yang ditetapkan benar-benar mencerminkan kehendak
Allah (Syari') sejauh yang dapat dijangkau oleh akal manusia.
2) Inti Bahasan: Proses penalaran hukum (istinbat) dan upaya sungguh-sungguh (ijtihad).

Konsep Kunci dalam Penemuan Hukum
A. Konsep Ijtihad
Ijitihad (\&>)) secara etimologi berarti mencurahkan segenap daya upaya atau berusaha keras.

1) Definisi Terminologi: Mencurahkan segenap kemampuan akal untuk mencapai suatu
dugaan kuat (zann) mengenai hukum syariat praktis (al-hukm al-shart al-'amalr) dari dalil-
dalilnya yang terperinci (misalnya, ayat Al-Qur'an, hadis, atau prinsip umum syariah).

2) Fungsi Ijtihad:

a. Mengisi Kekosongan Hukum: Menetapkan hukum untuk masalah-masalah baru
(al-masa'il al-mustajaddah) yang tidak diatur secara eksplisit dalam nas (Al-Qur'an
dan Sunah).

b. Memahami Nas: Menafsirkan nas yang bersifat umum (‘a@mm), samar (mujmal),
atau zhannt (multi-tafsir).

c. Dinamisme Hukum: Menjaga relevansi dan kemampuan hukum Islam untuk
beradaptasi dengan perubahan zaman dan tempat (murinat al-shari’ah).

3) Hukum Ijtihad: Bervariasi, mulai dari fardhu "ain (wajib bagi individu) hingga sunnah
(dianjurkan) tergantung kebutuhan dan kondisi.

B. Konsep Istinbat

Istinbay (LLul) secara etimologi berarti mengeluarkan air dari sumbernya (seperti menggali
sumur).

1) Definisi Terminologi: Proses atau metode sistematis yang digunakan oleh mujtahid untuk
menyimpulkan hukum (istinbat al-hukm) dari sumber-sumber utama (Al-Quran dan
Sunah) menggunakan kaidah-kaidah Usi! a/-Figh.

2) Istinbat vs. Ijtihad: Ijtihad adalah upaya sungguh-sungguh secara umum, sedangkan
Istinbat merujuk pada metode dan langkah-langkah logis dan kaidah-kaidah yang

11



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

diterapkan dalam upaya ijtihad tersebut. Istinbat adalah aspek metodologis dari Jjitihad.
3) Contoh Metode Istinbat:
a. Qiyas (Analogi).
Istishab (Prinsip keberlanjutan hukum asal).
Istisiah (Mencari kemaslahatan umum).
Urf (Adat kebiasaan).
Sadd al-Dhara'i’ (Mencegah jalan menuju kemafsadatan).

1. Kedudukan Akal dan Wahyu dalam Proses Hukum

© oo o

Epistemologi hukum Islam berakar pada interaksi dinamis antara Wahyu (Nass) dan Akal (‘Aql).

Aspek Wahyu (Nass) Akal (*Aql)

Definisi Sumber hukum utama yang berasal | Kekuatan berpikir dan menalar yang
dari Allah (Al-Qur'an dan Sunah). diberikan Allah kepada manusia.

Sifat Qar'7 (pasti) dalam transmisi dan | Bersifat  relatif, alat  untuk
makna, atau Zanni (probabilitas) | memahami Wahyu dan realitas.
dalam makna.

Peran Sumber Utama dan Penentu | Instrumen untuk  memahami,

Utama prinsip-prinsip dasar (usz/) dan | menafsirkan, menerapkan, dan
hukum pasti (akkam gat'iyyah). menyimpulkan hukum dari Wahyu.

Kedudukan Mutlak (otoritas tertinggi). Akal | Pelayan Wahyu (khadim al-wahy)
harus tunduk pada Kketetapan | dan Pelaksana Ijtihad.
Wahyu.

A. Kedudukan Wahyu

1. Sumber Otoritas Absolut: Wahyu adalah sumber tawaqgquf (pemberhentian ijtihad); jika

ada nas yang qar7 al-dalalah (pasti maknanya), akal tidak dapat menyimpang darinya.

2. Penyedia Teks Hukum: Wahyu menyediakan teks-teks Al-Qur'an dan Sunah, yang

merupakan objek utama ijtihad.

3. Penetapan Nilai Etika Universal: Wahyu menetapkan tujuan syariah (magasid al-shari’ah),

seperti memelihara agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

12




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

B. Kedudukan Akal

1. Alat Pemahaman dan Penafsiran: Akal digunakan untuk memahami bahasa, konteks, dan

tujuan dari teks-teks Wahyu (misalnya, memahami kaidah-kaidah linguistik dalam Usi! al-
Figh)

Basis Ijtihad dan Istinbat: Semua metode istinbay seperti Qiyas, Istishan, dan Istislah
didasarkan pada penalaran akal untuk mencapai kemaslahatan (maslakah) yang sejalan
dengan tujuan syariah.

Penemuan Hukum di Area Kosong: Ketika Wahyu diam atau hanya memberikan prinsip
umum, akal berfungsi untuk menjembatani prinsip umum tersebut dengan kasus spesifik yang
terjadi di dunia nyata.

I11. Kesimpulan

Epistemologi Hukum Islam adalah kerangka kerja yang menjamin validitas dan relevansi hukum
syariat. Proses penemuan hukum adalah interaksi metodologis yang kompleks:

1. Wahyu berfungsi sebagai otoritas dan materi dasar.
2. Akal berfungsi sebagai instrumen vital (ij¢zihad dan istinbar) yang beroperasi di bawah payung
tujuan Wahyu untuk menghasilkan hukum yang adil dan bermaslahah.
DAFTAR PUSTAKA
1. Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasfa min 'Ilm al-Usal, Jilid 1. (Beirut: Dar al-Kutub al-
'llmiyyah, 1993), him. 345.
2. Al-Zuhayli, Wahbah. Usil al-Figh al-Islamr, Jilid II. (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), him.
1067-1068.
3. Abu Zahrah, Muhammad. Usi/ al-Figh. (Kairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, t.t.), him. 331.
4. Jasser Auda. Magasid al-Shart'ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
(London: T, 2008), him. 121.
5. Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Shams al-Din. I'lam al-Muwaqqi'in 'an Rabb al-'Alamin, Jilid 1.
(Beirut: Dar al-Jil, 1973), hlm. 68-70.
6. Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. (Cambridge: Islamic
Texts Society, 2005), him. 439-440.
7. Muhammad Taqi al-Hakim. Al-Usil al-'"Ammah li al-Figh al-Mugaran. (Beirut: Dar al-

Andalus, 1963), him. 210-212.

13



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 5

Aksiologi Hukum Islam: Nilai dan Tujuan

1. Pengantar Aksiologi Hukum Islam

Aksiologi berasal dari bahasa Yunani, axios (nilai) dan logos (teori/ilmu). Dalam konteks filsafat,
aksiologi adalah cabang filsafat yang mengkaji tentang nilai.

e Aksiologi Hukum Islam membahas nilai-nilai fundamental dan tujuan akhir yang ingin
dicapai oleh syariat (hukum) Islam.

e Nilai-nilai ini menjadi spirit (ruh) bagi pembentukan, pemahaman, dan penerapan semua
hukum (fikih).

Inti dari aksiologi Hukum Islam adalah konsep Magqasid Syart'ah.

2. Magqasid Syar1'ah (Tujuan Hukum Islam)

Magqasid SyarT'ah (4,3 3.3) secara harfiah berarti "tujuan-tujuan syariat” atau “maksud-
maksud hukum Islam". Secara terminologis, ia adalah tujuan-tujuan yang hendak diwujudkan oleh
Allah SWT melalui penetapan hukum-hukum-Nya demi kemaslahatan (kebaikan) umat manusia
di dunia dan akhirat.

Definisi Kunci:

Magqasid SyarT'ah adalah tujuan utama penetapan hukum Islam, yaitu untuk mencapai
kemaslahatan (jalb al-masalih) dan menolak kerusakan (dar'u al-mafasid) bagi
individu dan masyarakat.

3. Sejarah Perkembangan Konsep Maqasid Syari'ah

Konsep Maqasid Syari'ah bukanlah barang baru, namun pengembangannya sebagai disiplin ilmu
memiliki tahapan:

Tahap Tokoh Utama Kontribusi Utama

Awal (Fondasi) Imam  al-Shafi't | Peletak dasar metodologi usil/ al-figh yang
(w. 204 H) secara implisit membahas tujuan hukum.

Perumusan Imam al-Juwaini | Al-Ghazali merumuskan  klasifikasi  lima

Klasifikasi (W.478 H) & Imam | kebutuhan dasar (al-darariyyat al-khams) secara
al-Ghazali (w. 505 | sistematis, menjadi fondasi utama Magqasid.

14



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

H)
Pengembangan Imam al-Shatibi | Peletak dasar filsafat Maqasid SyarT'ah secara
dan Puncak (w. 790 H) komprehensif. ~ Karyanya, Al-Muwafaqat,
dianggap sebagai literatur terlengkap dalam
bahasan ini. la menekankan bahwa syariat
seluruhnya ditujukan untuk maslasah.
Kontemporer Muhammad Tahir | Mengembangkan Maqasid sebagai basis
bin 'Ashiir (w. | reformasi hukum dan pembaruan (tajdid) Islam,
1973 M) & Ahmad | serta menghubungkannya dengan konteks
al-Raysiint modern dan hak asasi manusia.

4. Klasifikasi Maqasid Syart'ah

Klasifikasi paling populer dan fundamental yang dirumuskan oleh Imam al-Ghazali dan
disempurnakan oleh al-Shatibi membagi tujuan hukum berdasarkan tingkat urgensinya menjadi
tiga tingkatan:

A. Al-Dariiriyyat (Kebutuhan Primer/Primer Needs)

Ini adalah kebutuhan-kebutuhan mutlak yang tanpanya kehidupan manusia, baik individu maupun
sosial, tidak akan tegak. Kelima kebutuhan ini wajib dilindungi oleh hukum Islam.

Perlindungan Terhadap (Hifz) | Arti dan Contoh Hukum

1. Hifz al-Din (Agama) Melindungi keyakinan dan praktik beragama. Contoh:
Kewajiban salat, larangan murtad.

2. Hifz al-Nafs (Jiwa/Hidup) Melindungi hak hidup. Contoh: Larangan membunuh,
kewajiban gisas, kewajiban makan dan minum.

3. Hifz al-'Aqgl (Akal/Rasio) Melindungi kemampuan berpikir. Contoh: Larangan
khamr (minuman keras) dan narkoba.

15



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

4. Hifz al-Nasl (Keturunan) Melindungi eksistensi dan kehormatan
keluarga/keturunan. Contoh: Kewajiban menikah,
larangan zina (perzinahan).

5. Hifz al-Mal (Harta) Melindungi hak milik dan ekonomi. Contoh: Larangan
mencuri, larangan riba, kewajiban zakat.

B. Al-Hajiyyat (Kebutuhan Sekunder/Complementary Needs)

Ini adalah kebutuhan yang diperlukan untuk memudahkan dan menghilangkan kesulitan.
Ketiadaannya tidak merusak eksistensi hidup, namun menyebabkan kesempitan dan kesulitan.

e Contoh: Hukum yang memberi kemudahan (rukhsah), seperti salat gasar atau jamak bagi
musafir, atau membolehkan akad salam (pesanan) dalam muamalah.

C. Al-Tahsiniyyat (Kebutuhan Tersier/Embellishment Needs)

Ini adalah kebutuhan yang berfungsi untuk memperindah, menyempurnakan, dan menjaga
kepatutan (muri’ah) dalam hidup.

e Contoh: Anjuran berpakaian bersih dan rapi saat salat, etika makan dan minum, larangan
boros (israf).

5. Relevansi Maqasid Syar1'ah dalam Filsafat Hukum Islam Kontemporer

Magasid Syar'ah memiliki relevansi yang sangat tinggi dalam menghadapi tantangan zaman
modern:

1) Landasan Ijtihad dan Pembaruan (Tajdid): Maqgasid berfungsi sebagai "kompas™ bagi
para mujtahid kontemporer. Ketika menghadapi masalah baru (misalnya, e-commerce,
crytocurrency, isu lingkungan), hukum dapat ditetapkan bukan hanya berdasarkan teks (nass)
semata, tetapi juga didasarkan pada tujuan fundamental syariat (misalnya, Hifz al-Mal).

2) Menjawab Isu Universalitas: Maqasid Syari'ah menunjukkan bahwa tujuan hukum Islam
selaras dengan nilai-nilai universal yang diakui secara global, seperti perlindungan nyawa,
kebebasan beragama, dan hak milik. Hal ini mempermudah dialog antarbudaya.

3) Reformasi Hukum Keluarga dan Publik: Banyak upaya reformasi hukum Islam di berbagai
negara menggunakan Maqasid sebagai basis untuk menafsirkan ulang atau membatasi
praktik-praktik yang dianggap tidak lagi relevan atau bertentangan dengan semangat keadilan
(misalnya, revisi aturan poligami demi Hifz al-Nasl dan keadilan sosial).

4) Etika Pembangunan dan Ekonomi Islam: Maqasid Syari'ah, terutama Hifz al-Mal dan Hifz
al-Nafs (dalam arti perlindungan ekonomi dan kesejahteraan), menjadi dasar bagi
pengembangan ekonomi syariah, keuangan berkelanjutan, dan etika bisnis Islam.

16



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

DAFTAR PUSTAKA

1.

Al-Ghazali, Abi Hamid Muhammad. Al-Mustasfa min 'Ilm al-Usil. Beirut: Dar al-Kutub
al-'llmiyyah, Cet. I, 1993 M.

Al-Shatibi, Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa. Al-Muwafaqat fi Usil al-Shari'ah. Beirut: Dar
Ibn 'Affan, Cet. I, 1997 M.

Bin 'Ashiir, Muhammad Tahir. Magasid al-Shari'ah al-Islamiyyah. Tunisia: Dar Sahniin li
al-Nashr wa al-Tawzi', 2001 M.

Al-Raysiini, Ahmad. Imam al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and Intents of
Islamic Law. London: The International Institute of Islamic Thought, 2005.

Chirzin, Humaidi. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Amzah, 2011.

17



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 6

Aplikasi Magasid dalam Isu-lsu Hukum Kontemporer (Hukum Keluarga)

|. Pendahuluan

Magasid Syart'ah (tujuan-tujuan hukum Islam) adalah kerangka filosofis yang esensial dalam
memahami dan menerapkan hukum Islam (figh). Dalam konteks kontemporer, terutama isu-isu
hukum keluarga, Magasid Syari'ah berfungsi sebagai lensa untuk memastikan bahwa interpretasi
dan legislasi hukum tetap relevan, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan umat (istis/ah).

Il. Tinjauan Konsep Magdasid Syart'ah
A. Definisi

Magqasid Syart’ah adalah tujuan yang ingin dicapai olen Allah SWT melalui penetapan hukum-
hukum-Nya. Para ulama, terutama Imam al-Syatibi, membagi magasid menjadi tiga tingkatan:

1. Darariyyat (Kebutuhan Primer): Lima hal pokok yang wajib dilindungi:
1) Hifz al-Din (Memelihara Agama)
2) Hifz al-Nafs (Memelihara Jiwa)
3) Hifz al-*‘Aql (Memelihara Akal)
4) Hifz al-Nasl (Memelihara Keturunan)
5) Hifz al-Mal (Memelihara Harta)
2. Hajiyyat (Kebutuhan Sekunder): Hal-hal yang menghilangkan kesulitan dan kesempitan.
3. Tahsiniyyar (Kebutuhan Tersier): Hal-hal yang menyempurnakan dan memperindah
kehidupan.

B. Relevansi dalam Hukum Keluarga

Dalam hukum keluarga (al-Ahwal al-Shakhsiyyah), tujuan utama dari syariat adalah mewujudkan
unit keluarga yang stabil, damai (sakinah), serta melindungi hak dan kewajiban setiap anggotanya,
yang semuanya terangkum dalam Magqasid Syari'ah, terutama Hifz al-Nasl, Hifz al-Nafs, dan Hifz
al-Mal (perlindungan aset keluarga).

1. Aplikasi Magqasid Syari'ah dalam Isu-Isu Hukum Keluarga Kontemporer

A. Isu: Perlindungan Perempuan dalam Perkawinan (Kekerasan Dalam Rumah Tangga -
KDRT)

Isu Magqasid yang Relevan Implementasi/Aplikasi
Kontemporer Hukum
Kekerasan Hifz al-Nafs (Memelihara | Hukum harus  memberikan

18



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

dalam Rumah | Jiwa/Keselamatan Fisik ~ dan | perlindungan maksimal bagi
Tangga (KDRT) | Mental) dan  Hifz al-Nasl | korban (istri dan anak),
(Memelihara  Keturunan  dari | memfasilitasi perceraian
lingkungan berbahaya) (fasakh)  bagi istri  yang
terancam keselamatannya, dan
mengenakan sanksi berat bagi
pelaku.
Landasan Konsep ketaatan (7@ ‘ah) istri tidak
Filosofis boleh diinterpretasikan  sebagai
pembenaran untuk menanggung
bahaya. Ketaatan tunduk pada

magsad yang lebih tinggi, yaitu
keselamatan jiwa.

Referensinya

Hukum perlindungan KDRT yang
memprioritaskan keselamatan fisik
dan psikis korban.

B. Isu: Hak dan Kewajiban Finansial dalam Keluarga (Harta Bersama)

Isu Magqasid yang Relevan Implementasi/Aplikasi

Kontemporer Hukum

Harta Bersama | Hifz al-Mal (Memelihara Harta) | Mengakui  kontribusi  non-

(Ghantmat  al- | dan Hifz al-Nafs (Memelihara | moneter istri  (pengelolaan

Zawdj/Harta Kesejahteraan Hidup  setelah | rumah tangga, pengasuhan

Pencarian) perceraian) anak) dalam perolehan harta
bersama. Hukum memandang
perkawinan sebagai kemitraan
yang setara dalam  hal
pemeliharaan ekonomi
keluarga.

Landasan Magsad perlindungan harta harus

diterapkan secara adil (‘adalah),

19




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

Filosofis

memastikan bahwa pihak yang
berkontribusi (baik secara langsung
maupun tidak) tidak dirugikan saat

terjadi perpisahan.

Referensinya

Pengaturan komprehensif tentang
harta bersama yang mengakomodasi

nilai-nilai keadilan gender

C. Isu: Kedudukan Saksi Perempuan dalam Perkawinan dan Perceraian

Isu Magqasid yang Relevan Implementasi/Aplikasi Hukum
Kontemporer
Kesaksian Hifz al-‘Aql (Memelihara | Menilai kesaksian perempuan
Perempuan Akal/Kapasitas berdasarkan kualitas, bukan semata-mata
Intelektual), Hifz al-Nasl | kuantitas. Dalam kasus-kasus hukum
(Memelihara hak-hak | keluarga (seperti perceraian atau
keturunan) pembagian hak asuh), kesaksian
perempuan dapat diterima setara atau
lebih kuat karena seringkali mereka
adalah saksi utama (misalnya dalam
KDRT atau perilaku suami/istri).
Landasan Magsad mewujudkan
Filosofis keadilan (‘adalah)

mengharuskan pengadilan
menerima  bukti  yang
paling kuat, terlepas dari
jenis kelamin saksi, selama
magsad perlindungan hak
terwujud.

Referensinya

Interpretasi figh baru yang
menerima kesaksian
perempuan secara penuh

20




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

dalam banyak urusan,
termasuk hukum keluarga

D. Isu: Batasan Usia Minimal Perkawinan

Isu Kontemporer

Magqasid yang Relevan

Implementasi/Aplikasi Hukum

Perkawinan Anak

Hifz  al-Nafs  (Melindungi
Kesehatan Fisik dan Mental),
Hifz  al-Aql (Memastikan
Kematangan Berpikir), dan Hifz

Peningkatan usia minimal
perkawinan untuk mencegah
bahaya kesehatan reproduksi,

mental, dan kegagalan fungsi

al-Nasl (Memastikan Kualitas | keluarga akibat ketidaksiapan
Keturunan) mental dan fisik.

Landasan Hukum  perkawinan  harus

Filosofis mencegah kerusakan (mafsadah)

yang lebih besar. Perkawinan
anak membawa mafsadah yang
jelas terhadap fisik, mental, dan
kapasitas mendidik anak,
melanggar magasid daririyyat.

Referensinya

Legislasi yang menaikkan usia
minimal perkawinan di banyak
negara Muslim, merujuk pada
prinsip istis/ah (kemaslahatan)

IV. Kesimpulan

Implementasi Magasid Syart'ah dalam isu-isu hukum keluarga kontemporer menegaskan bahwa
hukum Islam adalah kerangka yang dinamis, berorientasi pada nilai, dan berfokus pada keadilan
serta kemaslahatan (maslakah) individu dan komunitas. Dengan menjadikan magasid sebagai
‘illah (alasan penetapan hukum) yang fundamental, para ahli hukum dapat melakukan ijzihad yang
inovatif untuk menyelesaikan tantangan-tantangan keluarga modern tanpa mengorbankan prinsip-

prinsip syariat yang abadi.

21




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

DAFTAR PUSTAKA

1.

Al-Syatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat fi Usil al-Shart'ah. Jilid 2. (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2004).

Kamali, Mohammad Hashim. Magasid Al-Shari’ah: The Objectives of Islamic Law. (Kuala
Lumpur: llmiah Publishers, 2008).

Ibn ‘Ashiir, Muhammad al-Tahir. Magasid al-Shari’ah al-Islamiyyah. (Amman: Dar al-
Nafa’is, 2001).

Legislasi. Undang-Undang Perkawinan di Indonesia No. 16 Tahun 2019 tentang
Perubahan Atas UU No. 1 Tahun 1974.

22



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 7
Konsep ‘Illat dan Hikmah

|. Pendahuluan

Konsep ‘Illat (alasan kausal) dan Hikmah (kebijaksanaan/tujuan) merupakan pilar fundamental
dalam metodologi penetapan hukum Islam, khususnya dalam pembahasan Qiyas (analogi) dan
Istislah (kepentingan umum). Memahami kedua konsep ini adalah kunci untuk menyelami
dimensi filosofis dan rasionalitas di balik syariat.

Il. Konsep Dasar
A. Definisi ‘Illat (ﬁgi\)

1. Definisi Linguistik: Berasal dari kata ‘al/la-ya ‘illu, yang berarti sebab, pangkal, atau alasan.

2. Definisi Terminologis (Usil al-Figh):“Illat adalah sifat yang tampak (zahir) dan terukur
(mundabir) yang terdapat pada Asl (kasus sumber), yang ditetapkan oleh Syari‘ (Pembuat
Hukum, Allah SWT) sebagai indikator (amarah) adanya hukum, dan di mana hukum itu
berputar (ada dan tidaknya) bersamanya (hukm yadiiru ma ‘ahd wujiidan wa ‘adaman).

3. Fungsi: ‘Illat berfungsi sebagai dasar penetapan hukum dan alasan perluasan hukum ke
kasus baru (Furi ‘) melalui Qiyas.

Contoh: Sifat memabukkan (iskar) adalah ‘Illat pengharaman khamar.

B. Definisi Hikmah (4aall)

1. Definisi Linguistik: Kebijaksanaan, tujuan, manfaat, atau kemaslahatan yang ingin dicapai.
2. Definisi Terminologis (Usil al-Figh):Hikmah adalah tujuan dan manfaat hakiki yang
dikehendaki oleh Syari‘ di balik penetapan hukum. Ia merupakan maslahat (jalb al-masalih)
atau menghindari mafsadat (dar’ al-mafasid).
3. Fungsi: Hikmah berfungsi sebagai tujuan filosofis dari hukum, yang sering kali bersifat
samar (khafiy) dan sulit diukur secara pasti.
Contoh: Menjaga akal (kifz al- ‘ag/) adalah Hikmah pengharaman khamar.

I11. Kedudukan ‘Illat dan Hikmah dalam Penetapan Hukum
A. Kedudukan ‘Illat: Dasar Hukum Rasional

‘[llat memegang peran sentral dalam penetapan hukum rasional (za‘lil al-ahkam), terutama
dalam Qiyas.

¢

1. Prinsip Qiyas: Qiyas memerlukan kesamaan ‘Illat antara Asl (kasus sumber/Nass) dan Far
(kasus cabang/baru). Tanpa ‘Illat, Qiyas tidak sah.

2. Karakteristik ‘Illat: Untuk dijadikan dasar hukum, ‘Illat harus memenubhi syarat:
1) Zahir (Tampak): Dapat dikenali secara empiris (misalnya, memabukkan).
2) Mundabir (Terukur/Teratur): Batasannya jelas dan stabil (misalnya, adanya zat alkohol

23



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

tertentu).
3) Muta ‘addr (Dapat Dialihkan): Dapat ditemukan pada kasus lain selain kasus sumber.

3. Alasan Penggunaan ‘Illat:

o ‘Illat, meskipun hanya indikator, adalah penghubung antara lafal hukum (Nass) dengan
tujuannya (Hikmah). la dipilih karena memenuhi kriteria kemudahan aplikasi dan
keterukuran.

B. Kedudukan Hikmah: Tujuan Hukum Filosofis

Hikmah berperan sebagai garis besar filosofis syariat, namun jarang digunakan sebagai dasar
langsung dalam Qiyas.

1.

Risiko Penggunaan Langsung: Hikmah (Maslahah) sering bersifat khafiy (samar) dan
mudrarib (tidak stabil/bervariasi), sehingga sulit dijadikan standar penetapan hukum yang
objektif.
Jika Hikmah dijadikan ‘Illat, hukum akan menjadi subjektif dan tidak seragam.
Contoh: Jika tujuan menjaga akal ('lllatnya adalah Hikmah) dijadikan ‘Illat, maka
apakah makan/minum yang menyebabkan ngantuk berat juga dilarang? Batasan hukum
menjadi kabur.
Peran dalam Istislah: Hikmah sangat dominan dalam metode Istis/ak (penarikan hukum
berdasarkan maslahat murni yang tidak ada Nass-nya), di mana tujuan utama adalah
mewujudkan maslahat (magqasid al-syari‘ah).
Penetapan Hukum Berdasarkan Hikmah: Dalam kasus langka, jika Hikmah bersifat jelas
dan stabil, Syari‘ dapat menetapkan hukum langsung berdasarkan Hikmah.
Contoh: Rukhsah (keringanan) salat gasar bagi musafir. ‘Illat resminya adalah safar
(perjalanan), tetapi Hikmah-nya adalah raf” al-haraj (menghilangkan kesulitan). Karena
safar secara umum menimbulkan kesulitan, hukumnya dikaitkan dengan safar sebagai
‘Illat yang stabil.

C. Hubungan Kausalitas (‘Illat) dan Tujuan (Hikmah)

Hubungan antara keduanya adalah hubungan kausalitas indikatif dan tujuan normatif:

1.
2.
3.

‘Illat adalah sebab yang dijadikan indikator (amarah) untuk menarik hukum.

Hikmah adalah tujuan akhir yang ingin dicapai melalui penetapan hukum.

Pada hakikatnya, ‘Illat adalah jembatan menuju Hikmah. Penetapan ‘Illat oleh Syari
adalah upaya untuk menghubungkan ketentuan hukum yang terukur dengan tujuan hukum
yang penuh kebijaksanaan.

IV. Implikasi Filosofis

A. Pengakuan terhadap Rasionalitas Syariat (7a‘lil al-Ahkam)

1.

Anti-Dogmatisme: Konsep ‘Illat dan Hikmah menegaskan bahwa hukum Islam bukanlah
sekadar aturan dogmatis tanpa alasan. Setiap hukum memiliki ‘Illat yang rasional dan

24



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

Hikmah yang bertujuan. Hal ini mendorong umat Islam untuk berpikir kritis (i ‘zibar) dan
mencari makna di balik teks.

2. Keluasan Penerapan (Fleksibilitas): Dengan adanya ‘Illat, hukum Islam menjadi fleksibel
dan relevan di berbagai zaman. Hukum dapat diperluas ke kasus baru yang tidak ada dalam
Nass (seperti narkoba, kloning, atau transaksi digital) selama ‘Illat-nya sama.

B. Otoritas Syari‘ vs. Otoritas Akal

1. Batasan Akal: Filsafat ‘Illat dan Hikmah menegaskan bahwa meskipun Syariat itu rasional,
akal manusia tidak berhak menetapkan ‘Illat/Hikmah secara independen untuk setiap
hukum. Akal hanya bertugas mencari dan memahami ‘Illat/Hikmah yang telah ditetapkan
(atau diizinkan) oleh Syari (Allah/Rasul).

Pengecualian utama adalah hukum ta ‘abbudr (ritual), di mana ‘Illat dan Hikmah-nya
murni tunduk pada kehendak ilahi (misalnya, jumlah rakaat salat).

2. Keseimbangan Normatif: Hal ini menciptakan keseimbangan filosofis: hukum harus
rasional ('lllat & Hikmah ada), tetapi otoritas hukum tetap transenden (penentuan
‘Illat/Hikmah pada akhirnya milik Syari®).

C. Teori Etika Hukum (Magasid al-Syari‘ah)

Konsep Hikmah adalah fondasi utama dari teori Maqasid al-Syari‘ah (Tujuan-tujuan Syariat),
yang dipopulerkan oleh Imam al-Syatibi.

1. Epistemologi Hukum: Tujuan tertinggi syariat adalah mewujudkan maslahat bagi manusia
di dunia dan akhirat. ‘Illat dan Hikmah menjadi perangkat epistemologi untuk mengungkap
bagaimana setiap hukum berkontribusi pada pemenuhan Maqasid (seperti £ifz al-din, hifz al-
nafs, hifz al-‘aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal).

2. Etika Implementasi: Dalam implementasi, hukum harus selalu diarahkan untuk mencapai
Hikmah, bahkan jika harus meninggalkan ‘Illat formal jika ia secara jelas menggugurkan
Hikmah (yaitu dalam konsep Isti ‘rab atau Tark al-Qiyas bi Maslahah—meninggalkan Qiyas
demi maslahat yang lebih tinggi).

V. Penutup

‘Illat dan Hikmah adalah cerminan dari kesempurnaan dan kemaslahatan Syariat Islam. ‘Illat
menyediakan mekanisme teknis dan rasional untuk aplikasi hukum, sedangkan Hikmah
memberikan orientasi tujuan dan nilai filosofis. Keduanya berinteraksi membentuk bangunan
hukum Islam yang stabil, rasional, dan senantiasa relevan.

25



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

DAFTAR PUSTAKA

1.

Al-Ghazali, Abt Hamid Muhammad. Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usil. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1993.

Al-Syatibi, Abi Ishaq Ibrahim ibn Misa. Al-Muwafaqat fi Usil al-Shart ‘ah. Kairo: Maktabah
al-Tijariyyah al-Kubra, 1975.

Al-Zuhayli, Wahbah. Usil al-Figh al-Is/amri. Beirut: Dar al-Fikr, 2007.

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts
Society, 2003.

26



MO

Ali

. Pendahuluan

DUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 8

ran-Aliran Pemikiran Hukum

Filsafat Hukum Islam (FHI) mengkaji hakikat, dasar filosofis, dan tujuan dari hukum Islam
(Syari'ah dan Figh). Dalam perkembangannya, muncul berbagai aliran pemikiran yang
menawarkan metodologi dan perspektif berbeda dalam memahami dan menerapkan hukum.
Kajian filosofis atas aliran-aliran ini sangat penting untuk memahami dinamika, fleksibilitas, dan
tantangan kontemporer hukum Islam. Aliran-Aliran Pemikiran Hukum dalam Islam memiliki
perbedaan mendasar dalam interpretasi sumber hukum (Al-Qur'an dan As-Sunnah) serta penetapan
tujuan hukum (Magqasid Syari'ah) melahirkan dua dikotomi utama dalam pemikiran hukum Islam:

1. Tradisionalis vs. Modernis (atau Reformis)

Kategori

Aliran

Fokus dan Karakteristik Utama

Tradisionalis

Salafisme/Anhl
al-Hadith
Klasik

a. Ketaatan pada Teks dan Tradisi: Sangat
menekankan pada warisan Figh klasik, terutama
dari empat mazhab utama (Hanafi, Maliki, Syafi'i,
Hanbali).

b. Sistem Madzhab: Cenderung terikat kuat pada
metodologi (Ustl al-Figh) mazhab tertentu.

c. Ijtihad: Mengakui adanya ljtihad, tetapi lebih
membatasi  ruang  lingkupnya,  seringkali
melihatnya sebagai penguatan (taqyid) atas hukum
yang sudah ada.

d. Perubahan: Cenderung hati-hati terhadap
perubahan sosial dan berusaha mempertahankan
kemapanan hukum klasik.

Modernis
(atau
Reformis)

Modernisme
Islam/Neo-
Ijtihad

a. Reinterpretasi: Menyerukan pembukaan kembali
pintu Ijtihad (Iftitah Bab al-Ijtihad) secara luas.

b. Aplikasi Magqasid: Lebih menekankan pada
tujuan dan semangat (Maqasid) hukum daripada
sekadar bentuk formalnya.

c. Kontekstualisasi: Berusaha menemukan solusi
hukum yang relevan dengan tantangan modern
(misalnya, demokrasi, hak asasi manusia, sains).

27



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

d. Rasionalitas: Menggunakan akal (ra'y) dan
pertimbangan kemaslahatan (istislah) secara lebih
aktif.

2. Tekstualis vs. Kontekstualis

Kategori

Aliran

Fokus dan Karakteristik Utama

Tekstualis

Ahl  al-Zahir
(Literalism)

a. Ketaatan Harfiah (Literal): Membatasi
pemahaman hukum hanya pada makna lahiriah
(sahir) dari teks Al-Qur'an dan Sunnah.

b. Penolakan ‘lllat: Cenderung menolak atau
membatasi penggunaan akal (ra'y), Qiyas
(analogi), dan ljtihad yang berbasis pada tujuan di
luar teks eksplisit.

c. Hukum Tetap: Memandang hukum sebagai
sesuatu yang tetap dan universal, tidak terikat pada
konteks ruang dan waktu (kecuali ditentukan oleh
teks itu sendiri).

d. Contoh: Kadang dikaitkan dengan gerakan yang
sangat ketat dalam penerapan hukum berdasarkan
hadis yang autentik tanpa mempedulikan tujuan
yang lebih tinggi (Maqasid).

Kontekstualis

Aliran
Magqasidi/Mazh
ab Kontekstual

a. Semangat dan Tujuan (Magasid):
Menempatkan tujuan universal Syari'ah (Maqasid
Syari'ah) sebagai lensa utama dalam memahami
dan menerapkan teks.

b. Hukum Fleksibel: Memandang hukum sebagai
sesuatu  yang dinamis, dapat berubah
(mutaghayyirat) seiring perubahan konteks
(zaman dan tempat), selama tidak melanggar
prinsip dasar (thawabit).

c. 'llat dan Hikmah: Mencari 'lllat (sebab
penetapan hukum) dan Hikmah (tujuan filosofis)
di balik teks, dan menggunakannya untuk
perluasan atau pembatasan hukum.

28




MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

d. Contoh: Dalam kasus larangan jual beli tertentu,
fokus utama adalah menghindari eksploitasi dan
menjaga keadilan (maqgsad al-'adl), bukan sekadar
bentuk transaksinya.

Il. Kajian Filosofis atas Aliran-Aliran

Perbedaan antara aliran-aliran di atas berakar pada persoalan filosofis utama dalam Filsafat Hukum
Islam:

A. Persoalan Otoritas Teks (Nas) dan Akal (Ra'y)

1. Tekstualisme/Tradisionalisme: Menempatkan otoritas teks (Nas) di atas akal. Akal
berfungsi sebagai alat untuk memahami teks, bukan sebagai sumber independen. Hukum
bersifat Teosentris (berpusat pada Tuhan) dan harus diterima apa adanya, meskipun
hikmahnya (tujuan) belum sepenuhnya terjangkau akal manusia.

2. Kontekstualisme/Modernisme: Menekankan peran akal (Ra'y) dalam memahami dan
mengontekstualisasi teks. Akal menjadi alat untuk mengungkap Magqasid (tujuan) di balik
teks, yang pada akhirnya membebaskan hukum dari belenggu harfiah menuju semangat
universalnya. Hukum dianggap bersifat Antroposentris (berpusat pada manusia) dalam
implementasinya, namun tetap Teosentris dalam sumbernya.

B. Persoalan Stabilitas (Thawabit) vs. Perubahan (Mutaghayyirat)

1. Tradisionalisme/Tekstualisme: Berpegang pada prinsip Stabilitas (Thawabit) hukum.
Mereka meyakini bahwa hukum yang diwahyukan memiliki sifat absolut, berlaku universal,
dan perubahan konteks tidak boleh mengubah esensi hukum yang sudah baku (muhkamat).

2. Kontekstualisme/Modernisme: Mengadvokasi perlunya Perubahan (Mutaghayyirat)
dalam hukum di wilayah mu'amalat (urusan publik) sejalan dengan prinsip Magqasid Syari'ah.
Mereka membedakan antara prinsip dasar yang stabil (Thawabit) dan implementasi yang
fleksibel (Mutaghayyirat) sesuai dengan maslahah (kemaslahatan).

C. Persoalan Metodologi (Usil al-Figh)

1. Perdebatan Qiyas: Tekstualis cenderung membatasi penggunaan Qiyas (analogi), sementara
Kontekstualis mengembangkannya, bahkan menggunakan metode Istislah (kemaslahatan)
dan Istihsan (diskresi hukum) secara lebih luas sebagai sumber hukum.

2. Peran Sejarah: Modernis dan Kontekstualis sering melakukan kritik historis terhadap
formasi hukum klasik, memisahkan unsur historis/budaya (‘'urf) dari prinsip Syari‘ah yang
abadi, sementara Tradisionalis lebih menghormati ijma’ (konsensus) ulama klasik sebagai
otoritas hukum.

29



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

Penutup

Pergulatan antara aliran-aliran Tradisionalis vs. Modernis dan Tekstualis vs. Kontekstualis
adalah jantung dari Filsafat Hukum Islam kontemporer. Pergulatan ini mencerminkan upaya abadi
umat Islam untuk menjaga otentisitas (keaslian) hukum Ilahi sambil memastikan relevansi
(kesesuaian) hukum dengan tuntutan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

1.

Muhammad 'Abduh, Risalat al-Tawhid, terbit pertama kali pada tahun 1897. Merupakan
landasan penting bagi pemikiran Modernisme Islam yang menekankan peran akal dan
reformasi.

Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press, 1964).

Jasser Auda, Magqasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach
(London: The International Institute of Islamic Thought, 2008).

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982).

Ahmad Hasan, Early Development of Islamic Jurisprudence (Islamabad: Islamic Research
Institute, 1970). Membahas perdebatan awal antara Ahl al-Ra'y (rasionalis) dan Ahl al-Hadith
(tradisionalis/tekstualis).

Wahbah al-Zuhayli, Usil al-Figh al-Isiami, 2 Jilid (Damascus: Dar al-Fikr, 1986).

30



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

BAB 9

Filsafat Hukum Islam dan Perubahan Sosial: Hukum Islam, Ijtihad Kontemporer, dan
Tantangan Globalisasi

I. Pendahuluan

Filsafat hukum Islam (Falsafat at-Tasyri' al-Islami) mengkaji hakikat, tujuan, dan nilai-nilai yang
mendasari pembentukan hukum Islam (syariah). Dalam konteks perubahan sosial, filsafat ini
menjadi krusial untuk memastikan relevansi dan keberlanjutan hukum Islam di tengah dinamika
masyarakat dan tantangan global. Modul ini membahas bagaimana Hukum Islam berinteraksi
dengan perubahan sosial, peran ljtihad Kontemporer, dan respons terhadap tantangan Globalisasi.

Il. Hukum Islam dan Perubahan Sosial
1. Sifat Fleksibel (Murunah) dalam Hukum Islam

Hukum Islam memiliki aspek permanen (tsawabit) dan aspek yang dapat berubah (mutaghayyirat).
Aspek yang fleksibel ini memungkinkan hukum Islam untuk mengakomodasi perubahan sosial
tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasarnya.

e Prinsip Dasar (Kulliyyat): Prinsip-prinsip fundamental yang bersifat tetap, seperti keadilan
(‘adalah), kemaslahatan (maslahah), dan penghapusan kesulitan (raf' al-haraj).

e Ketentuan Operasional (Furu'): Ketentuan-ketentuan rinci yang diturunkan dari prinsip
dasar, yang dapat berubah sesuai dengan waktu (zaman), tempat (makan), dan kondisi (hal).

2. Konsep Maslahah (Kemaslahatan Umum)

Maslahah mursalah (kemaslahatan yang tidak diatur secara eksplisit oleh teks) adalah salah satu
dasar filosofis utama dalam merespons perubahan sosial. Konsep ini menyatakan bahwa hukum
dapat ditetapkan atau dimodifikasi demi terwujudnya kemaslahatan yang sejalan dengan tujuan
syariah (Magasid asy-Syari'ah).

"Hukum Islam didasarkan pada tujuan untuk mewujudkan Maslahah dan menolak
Mafsadah (kerusakan)."

I11. Ijtihad Kontemporer: Mekanisme Adaptasi

ljtihad, yaitu usaha sungguh-sungguh untuk merumuskan hukum dalam kasus-kasus baru, adalah
mesin utama adaptasi hukum Islam terhadap perubahan sosial dan perkembangan zaman.

1. Definisi dan Urgensi

e ljtihad Kontemporer: ljtihad yang dilakukan oleh para ulama dan ahli hukum Islam di era
modern, dengan mempertimbangkan realitas sosial, sains, teknologi, dan tantangan baru yang
belum pernah ada sebelumnya.

e Urgensi: Memastikan Hukum Islam tetap relevan dan mampu memberikan solusi terhadap

31



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

isu-isu kompleks kontemporer (misalnya, Figh al-Mu'amalat (transaksi modern), biomedis,
dan lingkungan).

2. Metodologi Ijtihad Kontemporer

ljtihad kontemporer seringkali melibatkan pendekatan yang lebih komprehensif, tidak hanya
terfokus pada teks, tetapi juga pada realitas sosial dan tujuan syariah:

e Pendekatan Magasid asy-Syari‘ah: Mengutamakan pencapaian tujuan syariah (melindungi
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta) sebagai kerangka penentuan hukum baru.

e Pendekatan Interdisipliner: Melibatkan ahli di luar bidang figh (seperti ekonomi,
kedokteran, sosiologi) untuk memahami konteks isu secara mendalam sebelum merumuskan
hukum.

e Talfiq (Menggabungkan Pendapat): Memilih dan menggabungkan pendapat dari berbagai
mazhab atau ulama untuk membentuk hukum yang paling sesuai dengan kebutuhan
masyarakat modern.

IV. Tantangan Globalisasi dan Hukum Islam
Globalisasi menghadirkan tantangan signifikan bagi Filsafat Hukum Islam, menuntut respons yang
bijaksana dan terstruktur.

1. Tantangan Ideologis dan Budaya

Globalisasi membawa serta nilai-nilai budaya dan ideologi sekuler (seperti liberalisme,
individualisme, dan hedonisme) yang dapat bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah.

e Respons Filosofis: Memperkuat konsep Maslahah universal yang berakar pada nilai-nilai
Islam namun terbuka untuk dialog dan interaksi dengan peradaban lain (misalnya, hak asasi
manusia).

2. Tantangan Ekonomi dan Keuangan

Munculnya sistem keuangan global dan instrumen transaksi yang kompleks memerlukan
pengembangan Figh Mu'amalat yang adaptif.

e Inovasi Hukum: Pengembangan sukuk (obligasi syariah), asuransi syariah (takaful), dan
standardisasi produk keuangan syariah global yang tetap mematuhi larangan riba (bunga) dan
gharar (ketidakpastian berlebihan).

3. Tantangan Hukum dan Politik Internasional

Kebutuhan akan pengakuan dan interaksi dengan sistem hukum internasional (seperti hukum
HAM dan hukum lingkungan) menuntut filsafat hukum Islam untuk mendefinisikan batas-batas
interaksi tanpa kehilangan identitas.

e Harmonisasi: Mencari titik temu antara prinsip-prinsip hukum Islam (misalnya, keadilan dan

32



MODUL FILSAFAT HUKUM ISLAM
Dr. Norcahyono, S.Pd.l, MHI

perlindungan hak) dengan standar internasional, sambil menolak ketentuan yang secara
eksplisit bertentangan dengan nash (teks Al-Qur'an dan Sunnah) yang gat'i (pasti).

V. Kesimpulan

Filsafat Hukum Islam menyediakan kerangka kerja intelektual bagi Hukum Islam untuk
beradaptasi dengan perubahan sosial dan menghadapi tantangan globalisasi. Ijtihad Kontemporer,
yang didorong oleh prinsip Maslahah dan kerangka Maqasid asy-Syari‘ah, adalah instrumen vital
yang memastikan Hukum Islam tetap menjadi sumber solusi yang relevan dan adil bagi umat
manusia di era modern.

DAFTAR PUSTAKA

1. Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasfa min 'llm al-Usul. Beirut: Dar lhya' al-Turath al-
‘Arabi, t.t.

2. Ibn 'Ashur, Muhammad al-Tahir. Maqgasid al-Shari'ah al-Islamiyyah. Tunis: Wizarat al-
Awqaf wa al-Shu'tin al-Islamiyyah, 2001.

33



